DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

MRBEST Media Riset

Bisnis ERonomi Sains dan Terapan

AKSIOLOGI ISLAM SEBAGAI FONDASI ETIS DALAM
PENGEMBANGAN ILMU EKONOMI ISLAM

Farah Naila Mufidah', Affan Riyazul Islam?, Neng Gadis Rizky Ramadhani®, M.
Alpiah Rocah*

Universitas Muhammadiyah Jakarta'>3#

! farahnailaaaaa@gmail.com

2 rivazulaffan@gmail.com

3 adisneng83@gmail.com

*mhmdroca@gmail.com
Informasi artikel
Diterima : ABSTRACT
26 Desember 2025 This study explores Islamic axiology as an ethical foundation in the
Direvisi : development of Islamic economics, addressing the failures of conventional
09 Januari 2026 paradigms that neglect moral-spiritual values. Using a qualitative library
Disetujui : research approach, this study analyzes the transformation of economic
27 Januari 2026 theory from a value-free to a value-bound paradigm. The findings indicate

that Islamic economic axiology, rooted in Tawhid, reconstructs the human
role from a mere homo economicus to a khalifah. Empirical evidence
suggests that integrating ethics into financial instruments, such as the
risk-sharing principle, provides superior systemic stability compared to
debt-based systems. Furthermore, Islamic axiology serves as a crucial
moral filter to mitigate exploitative risks in the era of digital disruption
and artificial intelligence. The study concludes that Islamic economics
aims not only for material profitability but also for the achievement of
falah and maslahah as an embodiment of the Rahmatan lil ‘Alamin
MISSioN.

Keywords : axiology, ethics, Islamic economics, maqasid al-shari’ah,
maslahah.

PENDAHULUAN

Perkembangan ilmu pengetahuan dan ekonomi kontemporer saat ini berada pada titik
krusial di mana peran nilai dan etika menjadi determinan utama bagi keberlanjutan hidup
manusia. Sejak meletusnya Revolusi Industri hingga era digital saat ini, dominasi sistem
ekonomi modern yang terlalu terfokus pada akumulasi materi, pertumbuhan eksponensial, dan
efisiensi produksi semata telah memicu berbagai anomali sosial yang sistemik. Kegagalan
paradigma ini terlihat nyata pada ketimpangan ekonomi global yang kian lebar, di mana
distribusi kekayaan terkonsentrasi pada segelintir pihak, serta eksploitasi sumber daya alam
yang melampaui batas ambang ekologis. Realitas pahit ini menegaskan adanya keterbatasan
atau bahkan kegagalan rasionalitas instrumental dalam menjawab krisis kemanusiaan yang

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) 165
BY  SA under CC BY-SA 4.0


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:riyazulaffan@gmail.com
mailto:3%20adisneng83@gmail.com
mailto:mhmdroca@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

multidimensi. Hal ini memicu kebutuhan mendesak bagi para akademisi dan praktisi untuk
mencari paradigma ekonomi alternatif yang tidak hanya mengejar pertumbuhan angka statistik,
tetapi juga berakar kuat pada nilai-nilai spiritualitas dan moralitas transenden (Sabila et al.,
2024). Dalam konteks kegelisahan intelektual inilah, ekonomi Islam hadir bukan sekadar
sebagai pelengkap, melainkan sebagai antitesis fundamental yang menawarkan kesejahteraan
holistik melalui pencapaian falah (kebahagiaan dunia-akhirat) dan maslahah (kemaslahatan
publik).

Pembeda fundamental yang memisahkan ekonomi Islam dari sistem lainnya terletak pada
dimensi aksiologinya, yakni cabang filsafat yang mengkaji hakikat nilai dan tujuan
pengembangan ilmu. Dalam diskursus filsafat ilmu, perdebatan mengenai netralitas nilai
(value-free) dibandingkan dengan ilmu yang terikat nilai (value-bound) menjadi isu krusial
yang mendasari rancang bangun sistem ekonomi. Ekonomi konvensional, yang banyak
dipengaruhi oleh tradisi positivisme Barat, berupaya keras memisahkan fakta ekonomi dari
pertimbangan moralitas dengan dalih objektivitas ilmiah demi mencapai status "sains murni".

Namun, pendekatan ini sering kali justru terjebak dalam kepentingan materialisme
terselubung yang mengabaikan aspek keadilan sosial dan martabat kemanusiaan (Risyda et al.,
2025; Salminawati et al., 2025). Sebaliknya, ekonomi Islam secara sadar memosisikan diri
sebagai disiplin yang sarat nilai (value-laden) karena seluruh kerangka teorinya bersumber dari
wahyu ilahiyah, yakni Al-Qur’an dan Sunnah. Eksistensi aksiologi ini tidak berdiri sendiri,
melainkan berinteraksi secara organik dengan pilar ontologi (hakikat keberadaan) dan
epistemologi (cara memperoleh ilmu) yang berakar pada prinsip Tauhid sebagai episentrum
utama dari seluruh bangunan keilmuannya.

Secara filosofis, aksiologi Islam merekonstruksi kesadaran manusia dari sekadar homo
economicus yang egois menjadi khalifah atau pemegang amanah Allah di muka bumi. Mandat
kekhalifahan ini membawa konsekuensi tanggung jawab sosial yang berat terhadap sesama
manusia dan pelestarian alam semesta. Dalam konteks ekonomi modern, transformasi nilai ini
mewujud pada pengembangan model ekonomi hijau berbasis syariah yang menyelaraskan
efisiensi pasar dengan etika ekologis guna menjawab tantangan perubahan iklim global (Dewi
& Nuha, 2025; Syamsuddin et al., 2024). Prinsip aksiologis ini memastikan bahwa aktivitas
ekonomi tidak boleh mengarah pada eksploitasi yang merusak, melainkan harus berorientasi
pada pengelolaan sumber daya yang adil dan berkelanjutan demi kemaslahatan publik yang
selaras dengan tujuan syariah (Magasid al-Shari’ah) (Zein et al., 2025).

Relevansi aksiologi Islam dalam ranah praktis kontemporer tercermin secara nyata
melalui kinerja lembaga filantropi Islam, khususnya BAZNAS. Merujuk pada studi terbaru
oleh Aulia et al. (2024), pengelolaan dana zakat saat ini telah berhasil menginternalisasi
prinsip-prinsip Magasid Syariah secara holistik untuk menjaga pilar-pilar kehidupan
masyarakat melalui program bantuan pendidikan, kesehatan, hingga pemberdayaan modal
produktif bagi UMKM. Keberhasilan ini didukung oleh tingkat kepatuhan pelaporan nasional
yang mencapai 94,87% (BAZNAS, 2024), yang membuktikan bahwa integrasi antara nilai
amanah, transparansi, dan adaptasi teknologi digital mampu mentransformasikan dana sosial
menjadi instrumen keadilan distributif yang inklusif dan efektif bagi masyarakat luas
(Jaharuddin et al., 2023).

Lebih jauh lagi, pengembangan ilmu ekonomi Islam memikul tanggung jawab profetik
yang sangat besar di pundak para ilmuwan dan praktisinya. Di era disrupsi digital yang penuh
dengan ketidakpastian, aksiologi Islam berfungsi sebagai 'filter moral' yang menjamin agar
setiap inovasi produk keuangan tetap berada dalam koridor etika Islam dan terhindar dari
praktik predatorik seperti riba, gharar, dan maysir (Siregar et al., 2024; Indriastuti &
Heriyawan, 2025). Oleh karena itu, kajian mengenai aksiologi Islam sebagai fondasi etis bukan
lagi sekadar wacana teoritis di menara gading, melainkan menjadi kebutuhan primer untuk
memitigasi krisis moral dan ekonomi global. Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi secara

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

166


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

mendalam bagaimana nilai-nilai transenden Islam dapat ditransformasikan ke dalam kebijakan
ekonomi nyata guna membangun tatanan dunia yang lebih manusiawi, berkeadilan, dan
berorientasi pada pencapaian ridha Allah SWT sebagai tujuan akhir dari segala aktivitas
keilmuan.

KAJIAN LITERATUR
Landasan Filosofis: Aksiologi dalam Filsafat [Imu

Definisi Aksiologi: Teori tentang Nilai. Aksiologi merupakan cabang filsafat yang secara
khusus mengkaji hakikat kemanfaatan ilmu serta nilai-nilai yang terkandung di dalamnya.
Menurut Risyda et al., (2025) dan Salminawati et al., (2025), aksiologi tidak sekadar membahas
kegunaan praktis, melainkan menjadi kompas moral bagi ilmuwan dalam menentukan arah
pengembangan ilmu agar tetap selaras dengan prinsip keadilan. Dalam konteks keilmuan
modern, aksiologi mencakup dua ranah utama, yaitu etika dan estetika. Aksiologi berfungsi
sebagai filter moral yang memastikan bahwa setiap penemuan ilmiah tidak hanya berhenti pada
kecanggihan teknis, tetapi harus memberikan kontribusi positif terhadap kesejahteraan sosial
dan lingkungan.

Hubungan Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. Ketiga pilar filsafat ilmu ontologi,
epistemologi, dan aksiologi saling berinteraksi secara organik dalam membangun struktur ilmu
ekonomi Islam. Hubungan ini tidak dapat dipisahkan karena setiap bangunan teori dimulai dari
asumsi tentang keberadaan (ontologi), cara memperoleh kebenaran (epistemologi), dan tujuan
akhirnya (aksiologi). Aksiologi sebuah ilmu sangat ditentukan oleh fondasi ontologinya; jika
ontologi ilmu ekonomi dipandang sebagai interaksi materi semata, maka aksiologinya
cenderung materialistis. Sebaliknya, dalam perspektif Islam, karena ontologinya berakar pada
ketuhanan (Tauhid), maka tujuan penggunaan ilmunya (aksiologi) wajib berorientasi pada
pengabdian kepada Tuhan dan kemaslahatan publik (maslahah).

Perdebatan Netralitas [lmu: Value-Free vs Value-Bound. Perdebatan mengenai apakah
ilmu pengetahuan harus bebas nilai atau terikat nilai tetap menjadi isu krusial dalam filsafat
ekonomi. I[lmu Bebas Nilai (value-free) menuntut ilmu ekonomi objektif tanpa campur tangan
norma, namun ambisi ekonomi konvensional ini sering kali justru terjebak dalam nilai-nilai
materialisme dan egoisme yang tersembunyi. Sebaliknya, paradigma Ilmu Sarat Nilai (value-
bound atau value-laden) meyakini bahwa ilmu pengetahuan selalu membawa "gen" dari
pandangan dunia (worldview) penciptanya. Dalam pengembangan ekonomi Islam, posisi sarat
nilai adalah mutlak. Ekonomi Islam secara sadar memosisikan diri sebagai disiplin yang value-
bound, di mana nilai-nilai etika Islam bukan merupakan tambahan eksternal, melainkan fondasi
internal yang mengarahkan seluruh aktivitas ekonomi menuju tujuan syariah (Magasid al-
Shari'ah).

Hakikat Aksiologi Islam.

Aksiologi Islam tidak hanya memandang nilai sebagai kesepakatan sosial, tetapi sebagai
manifestasi dari wahyu yang bersifat transenden dan universal. Dalam pengembangan ilmu
ekonomi Islam, parameter etika ditentukan oleh hubungan manusia dengan Sang Pencipta,
sesama manusia, dan alam semesta (Siregar et al., 2024).

Konsep Tauhid sebagai Sumber Nilai. Tauhid merupakan fondasi utama yang mendasari
seluruh aksiologi Islam. Dalam ekonomi, Tauhid mengarahkan bahwa seluruh sumber daya di
alam semesta adalah milik mutlak Allah, sementara manusia hanyalah pemegang amanah
(khalifah). Siregar et al. (2024) menyatakan bahwa nilai Tauhid dalam aksiologi ekonomi Islam
menghilangkan dikotomi antara kehidupan material dan spiritual. Setiap aktivitas ekonomi,
mulai dari produksi hingga konsumsi, dipandang sebagai bentuk ibadah dan pengabdian
kepada Allah SWT. Konsep ini memastikan bahwa pengembangan ilmu ekonomi tidak
mengarah pada eksploitasi, melainkan pada ketundukan terhadap aturan-Nya. Aktivitas

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

167


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

keilmuan yang berlandaskan Tauhid akan melahirkan perilaku ekonomi yang jujur, transparan,
dan bertanggung jawab.

Integrasi Iman, Ilmu, dan Amal. Berbeda dengan sains Barat yang sering memisahkan
etika dari ilmu pengetahuan (sekularisme), aksiologi Islam menekankan kesatuan (integritas)
antara iman, ilmu, dan amal. Etika Islam bersifat inheren dalam teori dan praktik. Ilmu ekonomi
dalam Islam tidak dianggap sah secara filosofis apabila hanya berhenti pada tataran kognitif
tanpa direalisasikan dalam bentuk amal saleh yang bermoral. Integrasi ini bermakna bahwa
iman berfungsi sebagai motor penggerak niat, ilmu sebagai instrumen cara yang benar, dan
amal sebagai realisasi nilai yang memberikan manfaat nyata bagi umat. Memisahkan etika dari
ekonomi merupakan penyebab utama krisis moral dalam sistem keuangan global. Oleh karena
itu, aksiologi Islam menuntut setiap inovasi produk keuangan syariah untuk lulus uji moralitas
sebelum diimplementasikan.

Konsep Maslahah Menuju Falah. Tujuan akhir dari aksiologi Islam adalah tercapainya
maslahah (kemaslahatan). Maslahah bukan sekadar kepuasan individu (utility), melainkan
segala sesuatu yang memelihara lima unsur pokok (al-daruriyyat al-khamsah): agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta sesuai kerangka Magqasid al-Shari’ah. Orientasi aksiologi ekonomi
Islam adalah mencapai falah, yaitu kesejahteraan yang mencakup dimensi duniawi dan
ukhrawi. Sebagaimana ditegaskan oleh Risyda et al., (2025), maslahah menjadi standar etis
dalam menentukan arah kebijakan ekonomi yang bertujuan membangun tatanan yang lebih adil
dan berkelanjutan.

Prinsip Etis dalam Ekonomi Islam

Sebagai ilmu yang sarat nilai (value-bound), ekonomi Islam menurunkan konsep
aksiologinya ke dalam prinsip-prinsip operasional yang menjadi pembeda utama dengan sistem
ekonomi lainnya. Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai batasan etis sekaligus arah
pengembangan instrumen ekonomi.

Keadilan Distributif ("Adl). Keadilan merupakan nilai aksiologis paling sentral dalam
ekonomi Islam. Berbeda dengan kapitalisme yang menekankan kebebasan individu, aksiologi
Islam menekankan bahwa keadilan harus tercermin dalam distribusi kekayaan agar tidak terjadi
penumpukan harta pada segelintir orang. Prinsip keadilan dalam ekonomi Islam menuntut
adanya keseimbangan antara hak individu dan kepentingan sosial. Pengembangan ilmu
ekonomi Islam harus diarahkan pada penciptaan mekanisme pasar yang bersih dari eksploitasi
(dzulm) sehingga akses ekonomi dapat dirasakan oleh seluruh lapisan masyarakat.

Tanggung Jawab Sosial dan Manusia sebagai Khalifah. Manusia dalam ekonomi Islam
tidak dipandang sebagai homo economicus yang egois, melainkan sebagai khalifah (pemimpin
atau pengelola) di bumi. Peran ini membawa konsekuensi tanggung jawab sosial terhadap
sesama dan alam semesta. Aksiologi khilafah mengubah orientasi pengembangan ilmu
ekonomi dari sekadar memaksimalkan keuntungan (profit maximization) menjadi
pemaksimalan nilai tanggung jawab. Ilmu ekonomi Islam dikembangkan untuk mendukung
keberlanjutan hidup melalui zakat, infak, sedekah, dan wakaf sebagai instrumen etis untuk
mencapai kesetaraan sosial.

Larangan Riba, Gharar, dan Maysir sebagai Batasan Etis. Aksiologi Islam memberikan
batasan tegas terhadap hal-hal yang dapat merusak tatanan sosial dan keadilan ekonomi.
Larangan riba (bunga), gharar (ketidakpastian), dan maysir (judi) bukan sekadar aturan
hukum, melainkan fondasi etis untuk menciptakan transaksi yang produktif dan riil. Larangan
riba dan gharar adalah manifestasi aksiologi Islam untuk melindungi masyarakat dari praktik
ekonomi predatorik. Dalam pengembangan ilmu keuangan syariah, prinsip ini menuntut
inovasi produk yang berbasis pada bagi hasil (profit and loss sharing) yang secara etis lebih
adil karena risiko ditanggung bersama.

Hal ini sejalan dengan pandangan Nurishak dan Siregar (2025) yang menyatakan bahwa
etika ekonomi Islam merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari struktur keuangan syariah.

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

168


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

Nilai-nilai moral seperti keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial tidak hanya dipahami
sebagai tuntutan etis pada level individu, tetapi juga harus menjadi dasar dalam pengambilan
keputusan ekonomi serta perancangan instrumen keuangan Islam. Jika aspek moral dipisahkan
dari praktik keuangan, maka terdapat risiko munculnya aktivitas ekonomi yang secara formal
berlabel syariah, tetapi secara substansi tidak mencerminkan tujuan dan nilai-nilai syariah.

Etika Ekonomi Islam dalam Konteks Global. Selain berlaku domestik, prinsip etis Islam
juga relevan dalam perdagangan internasional. Menurut Indriastuti dan Heriyawan (2025),
etika ekonomi Islam berperan penting dalam transaksi global guna memastikan kegiatan
ekonomi tetap berlandaskan keadilan, transparansi, dan larangan praktik eksploitatif.
Pemikiran Imam Al-Ghazali menekankan bahwa keberkahan ekonomi tidak hanya diukur dari
keuntungan material, tetapi juga dari kepatuhan terhadap nilai moral dan kesejahteraan
bersama (maslahah). Hal ini sejalan dengan prinsip value-bound dan falah dalam ekonomi
Islam, sehingga praktik ekonomi internasional dapat memperluas manfaat sosial-ekonomi
tanpa melanggar syariah.

Pengembangan Ilmu Ekonomi Islam: Tantangan dan Pendekatan

Pengembangan ilmu ekonomi Islam sebagai disiplin ilmiah yang mandiri menghadapi
berbagai tantangan epistemologis dan praktis. Fokus utamanya adalah bagaimana
mentransformasikan nilai-nilai aksiologis Islam ke dalam teori dan model ekonomi yang
aplikabel di era modern.

Kritik terhadap Hegemoni Ekonomi Konvensional. Pengembangan ilmu ekonomi Islam
diawali dengan kritik terhadap aksiologi materialisme yang mendasari ekonomi konvensional.
Ekonomi Islam memandang bahwa kegagalan sistem global dalam mengatasi kesenjangan
sosial berakar dari pengabaian nilai-nilai spiritual dan moral. Tantangan utama dalam
pengembangan ilmu ekonomi Islam adalah ketergantungan pada metodologi Barat yang sering
kali tidak kompatibel dengan aksiologi tauhid. Upaya dekonstruksi terhadap teori-teori yang
hanya berfokus pada pertumbuhan materi menjadi langkah awal yang krusial bagi para
ilmuwan Muslim.

Pendekatan Islamisasi vs Pengilmuan Islam. Terdapat dua arus besar dalam
mengembangkan ilmu ekonomi Islam sebagai respons terhadap tantangan integrasi ilmu:
Islamisasi Pengetahuan: Upaya melakukan filterisasi terhadap ilmu ekonomi Barat agar sesuai
dengan prinsip syariah. Pengilmuan Islam: Upaya membangun teori ekonomi langsung dari
teks wahyu (Al-Qur'an dan Sunnah) yang kemudian didialogkan dengan realitas empiris.
pendekatan aksiologis di masa depan harus lebih berfokus pada "pribumisasi" ekonomi Islam,
di mana nilai-nilai Islam diterjemahkan ke dalam kebijakan ekonomi yang menjawab tantangan
lokal, seperti kemiskinan dan ketahanan pangan digital.

Peran Etika dalam Pengambilan Keputusan Ekonomi. Di era Big Data dan Artificial
Intelligence, tantangan aksiologis ekonomi Islam bergeser pada bagaimana etika tetap menjadi
kendali utama. Pengembangan ilmu ekonomi Islam saat ini dituntut untuk menyusun standar
etika dalam transaksi digital agar tetap terhindar dari unsur eksploitasi dan ketidakpastian
(gharar). Di tengah pesatnya transformasi teknologi, tantangan aksiologis muncul dalam
bentuk risiko bias algoritma dan erosi martabat manusia dalam proses bisnis otomatis. Menurut
Telaumbanua et al., (2025), integrasi prinsip etika sejak tahap desain teknologi sangat krusial
untuk mencegah ketidakadilan sistemik. Tanpa fondasi etis yang kuat, inovasi digital berisiko
menjadi instrumen diskriminasi yang tidak terlihat, sehingga penerapan etika bisnis bukan lagi
sekadar pilihan, melainkan basis utama untuk membangun ekosistem bisnis yang inklusif dan
berkelanjutan. Oleh karena itu, akademisi dan praktisi ekonomi Islam memiliki urgensi untuk
membuktikan secara empiris bahwa sistem berbasis nilai (seperti bagi hasil) memiliki resiliensi
yang jauh lebih kokoh dibandingkan paradigma berbasis utang dalam menghadapi volatilitas
krisis global.

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

169


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif deskriptif-analitis dengan pendekatan studi
pustaka (library research). Data bersumber dari literatur primer dan sekunder yang mencakup
diskursus filsafat ilmu, ekonomi Islam, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan. Fokus
prosedur ini adalah mengeksplorasi keterkaitan antara nilai-nilai etika transenden dengan
pengembangan instrumen ekonomi empiris guna membangun kerangka pemikiran yang
komprehensif.

Proses pengumpulan data dilakukan secara sistematis melalui identifikasi konsep
fundamental seperti Tauhid, keadilan distributif, dan maslahah publik. Data tersebut kemudian
dipilah berdasarkan relevansinya terhadap dinamika ekonomi digital. Teknik analisis yang
digunakan adalah analisis isi (content analysis) untuk melakukan dekonstruksi terhadap
paradigma materialisme, yang selanjutnya direkonstruksi ke dalam bangunan keilmuan
ekonomi yang sarat nilai (value-bound).

Tahap akhir penelitian melibatkan analisis komparatif untuk memetakan perbedaan
filosofis antara netralitas nilai pada ekonomi konvensional dan keterikatan nilai pada ekonomi
Islam. Melalui teknik sintesis, prinsip-prinsip etis ini dikaitkan dengan fenomena nyata seperti
resiliensi perbankan syariah dan efektivitas instrumen filantropi. Rangkaian metodologis ini
bertujuan merumuskan fondasi aksiologis yang mampu mewujudkan sistem ekonomi yang
lebih manusiawi dan berkelanjutan.

ANALISIS DAN PEMBAHASAN
Dikotomi Paradigma: Value-Free Konvensional Vs Value-Bound Islam

Dalam meninjau landasan filosofis ekonomi Islam, perdebatan mengenai netralitas nilai
(value-free) dibandingkan dengan ilmu yang terikat nilai (value-bound) menjadi diskursus
fundamental yang memisahkan paradigma Islam dengan arus utama konvensional. Ekonomi
konvensional, yang banyak dipengaruhi oleh tradisi positivisme, berupaya memisahkan fakta
ekonomi dari pertimbangan moralitas dengan alasan objektivitas ilmiah demi mencapai status
sains murni. Namun, sejumlah kajian filsafat ekonomi menunjukkan bahwa ambisi ekonomi
konvensional untuk menjadi bebas nilai sering kali justru menjadi kedok bagi kepentingan
materialistik yang mengabaikan keadilan sosial (Risyda et al., 2025; Salminawati et al., 2025).

Sebaliknya, dalam pengembangan ekonomi Islam, posisi sarat nilai adalah mutlak karena
ilmu pengetahuan diyakini selalu membawa pengaruh pandangan dunia (worldview) dari
penciptanya. Eksistensi aksiologi dalam struktur ilmu pengetahuan tidak berdiri sendiri,
melainkan berinteraksi secara organik dengan pilar ontologi dan epistemologi. Hubungan
ketiga pilar ini tidak dapat dipisahkan karena setiap bangunan teori dimulai dari asumsi tentang
keberadaan (ontologi), cara memperoleh kebenaran (epistemologi), dan tujuan akhirnya
(aksiologi). Aksiologi sebuah ilmu sangat ditentukan oleh fondasi ontologinya. Jika ontologi
ilmu ekonomi dipandang sebagai interaksi materi semata, maka aksiologinya cenderung
materialistis dan mengabaikan aspek transenden. Sebaliknya, dalam perspektif Islam, karena
ontologinya berakar pada ketuhanan (Tauhid), maka tujuan penggunaan ilmunya wajib
berorientasi pada pengabdian kepada Tuhan dan kemaslahatan publik.

Transformasi nilai dalam aksiologi Islam ini berakar secara organik pada prinsip Tauhid
yang menjadi episentrum dari seluruh bangunan keilmuannya. Tauhid memberikan kesadaran
filosofis bahwa seluruh sumber daya di alam semesta adalah milik mutlak Allah SWT,
sementara manusia hanya memegang mandat sebagai pemegang amanah atau khalifah. Hal ini
mengubah orientasi aksiologi ekonomi dari yang semula berfokus pada akumulasi materi
secara individualistik menjadi pengelolaan harta yang bertanggung jawab secara spiritual dan
sosial. Nilai tauhid dalam aksiologi ekonomi Islam menghilangkan dikotomi antara kehidupan
material dan spiritual, sehingga setiap aktivitas ekonomi, mulai dari produksi hingga konsumsi,
dipandang sebagai bentuk ibadah dan pengabdian kepada Allah SWT. Konsep ini memastikan

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

170


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

bahwa pengembangan ilmu ekonomi tidak mengarah pada eksploitasi yang merusak,
melainkan pada ketundukan terhadap aturan Ilahiyah yang melahirkan perilaku ekonomi yang
jujur, transparan, dan akuntabel melalui kesadaran akan pengawasan Tuhan secara terus-
menerus (muragabah).

Dengan demikian, analisis ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam tidak hanya berbeda
secara teknis dalam hal instrumen (seperti pelarangan riba), tetapi berbeda secara fundamental
sejak dalam akar filosofisnya. Sementara ekonomi konvensional mengejar objektivitas melalui
pemisahan nilai, ekonomi Islam mengejar keberkahan melalui penyatuan nilai etika ke dalam
setiap struktur keilmuannya. Perbedaan filosofis ini tidak berhenti pada tataran konseptual,
tetapi juga tercermin dalam kinerja dan ketahanan sistem keuangan. Sejumlah penelitian
empiris menunjukkan bahwa meskipun bank konvensional cenderung memiliki tingkat
profitabilitas yang lebih tinggi, bank syariah menunjukkan stabilitas sistemik yang lebih
unggul, terutama dalam kondisi ketidakpastian ekonomi. Hal ini tercermin dari Z-score yang
lebih tinggi sebagai indikator ketahanan terhadap guncangan ekonomi (Haridah, 2025).
Paradigma Falah dan Maslahah: Fondasi Etis Ekonomi Islam di Era Kontemporer

Dalam diskursus aksiologi Islam, konsepsi kesejahteraan mengalami dekonstruksi
mendalam, bergeser dari sekadar pemuasan keinginan material (ufility) menuju pencapaian
falah. Berbeda dengan paradigma ekonomi konvensional yang sering kali mereduksi
keberhasilan pada indikator kuantitatif seperti Produk Domestik Bruto (PDB), ekonomi Islam
memandang kesejahteraan sebagai entitas holistik yang mengintegrasikan dimensi duniawi dan
ukhrawi. Sebagaimana ditegaskan dalam kajian teoretis (Sunarta et al., 2025), ekonomi Islam
tidak bersifat netral nilai (value-free), melainkan terikat kuat pada prinsip-prinsip syariah yang
menempatkan manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab atas kemaslahatan publik.

Implementasi aksiologi ini mewujud dalam orientasi maslahah yang bertujuan
memelihara lima fondasi esensial kehidupan (Magasid al-Shari’ah). Dengan menjadikan
maslahah sebagai standar etis, aktivitas ekonomi diarahkan untuk mencegah akumulasi
kekayaan pada segelintir pihak melalui mekanisme spekulatif yang destruktif. Sebaliknya,
fokus utama dialihkan pada distribusi kekayaan yang adil melalui penguatan instrumen sosial.
Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa metodologi ekonomi Islam harus berpijak pada
worldview Islam yang mengintegrasikan realitas ekonomi dengan nilai-nilai ketuhanan
(Syahputra & Nurhayati, 2022). Kritik terhadap reduksionisme utilitarian ini menunjukkan
bahwa kesejahteraan sejati (falah) hanya dapat dicapai jika dimensi material diintegrasikan
dengan nilai spiritual dan moral sebagai karakteristik utama sistem ekonomi Islam (Sunarta et
al., 2025).

Kedalaman aksiologi Islam terletak pada sinergi yang tidak terpisahkan antara iman,
ilmu, dan amal. Dalam perspektif ini, ilmu pengetahuan—termasuk ekonomi—tidak dianggap
sah secara filosofis apabila hanya berhenti pada tataran kognitif tanpa direalisasikan dalam
bentuk perbuatan nyata yang memberikan solusi bagi problematika kemanusiaan (Salminawati
et al.,, 2025). Pemisahan etika dari sains ekonomi dalam paradigma sekular sering kali
mengabaikan tanggung jawab moral yang memicu krisis sistemik. Hal ini menuntut metodologi
ekonomi Islam untuk selalu berpijak pada worldview yang mengintegrasikan realitas material
dengan nilai-nilai transenden (Syahputra & Nurhayati, 2022).

Di tengah disrupsi digital, urgensi aksiologi Islam menjadi semakin nyata sebagai filter
moral terhadap perkembangan teknologi. Tanpa fondasi etis yang kuat, inovasi berbasis
kecerdasan buatan (Artificial Intelligence) dalam sistem keuangan berisiko terjebak pada
praktik eksploitatif, seperti diskriminasi data dan predatory lending. Fenomena globalisasi ini
menuntut generasi digital untuk lebih kritis dalam menghadapi dampak buruk di sektor
ekonomi dan sosial (Siregar & Matang, 2023). Aksiologi Islam, melalui prinsip tawazun
(keseimbangan), menuntut agar efisiensi teknologi tidak mengorbankan hak-hak kemanusiaan.

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

171


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

Sinergi antara nilai-nilai transenden dan realitas ekonomi saat ini menjadi instrumen
krusial untuk memitigasi krisis moral global yang kian kompleks. Paradigma ekonomi yang
memisahkan etika dari sains sebagaimana jamak ditemukan dalam sistem konvensional
terbukti memperlebar jurang ketimpangan, sehingga urgensi metodologi yang mampu
menyelaraskan dinamika pasar dengan prinsip kemaslahatan publik menjadi tidak terelakkan
(Syahputra & Nurhayati, 2022). Selaras dengan itu, dalam dimensi ekologis, visi

pembangunan harus direorientasi; bukan sekadar mengejar profitabilitas jangka
pendek, melainkan harus menyatu dengan integrasi amal saleh sebagai bentuk tanggung jawab
eksistensial manusia dalam menjaga kelestarian alam sebagai amanah ilahi (Zein et al., 2025).
Melalui pendekatan holistik ini, ekonomi Islam berevolusi menjadi disiplin yang tidak hanya
mumpuni secara teknis dan digital, tetapi juga memiliki kearifan ekologis serta keadilan sosial
yang berakar pada nilai-nilai ketuhanan (Dewi & Nuha, 2025).
Integrasi Etika dalam Metodologi: Internalisasi Nilai ke dalam Instrumen Ekonomi

Implementasi aksiologi Islam tidak berhenti pada tataran filosofis, melainkan wajib
terinternalisasi secara teknis dalam metodologi pengembangan instrumen ekonomi. Jika
ekonomi konvensional sering kali terjebak dalam metodologi yang menghalalkan segala cara
demi efisiensi dan maksimisasi profit, aksiologi Islam menuntut adanya “filter moral” yang
inheren dalam setiap produk keuangan. Ikhwa & Firdaus (2024) menegaskan bahwa larangan
riba bukan sekadar batasan hukum, melainkan mekanisme untuk mencegah eksploitasi
sistemik melalui model pembagian keuntungan (mudharabah) dan transaksi berbasis aset riil
(murabahah). Dengan filter ini, setiap instrumen ekonomi Islam memastikan bahwa
keuntungan yang diperoleh selaras dengan nilai kemaslahatan (thayyib) dan bebas dari unsur
kezaliman (dhulm).

Aksiologi Islam menuntut pergeseran mendasar dari prinsip Risk-Transfer (pemindahan
risiko) menuju prinsip Risk-Sharing (berbagi risiko), yang berlandaskan kaidah al-ghunmu bi
al-ghurmi. Ketahanan perbankan syariah dalam menghadapi fluktuasi pasar global menjadi
bukti nyata efektivitas paradigma ini. Berdasarkan studi Haridah (2025), bank syariah
menunjukkan stabilitas sistemik yang lebih unggul dibandingkan bank konvensional,
sebagaimana tercermin dari Z-score yang lebih tinggi sebagai indikator ketahanan terhadap
guncangan ekonomi. Rochman (2025) menambahkan bahwa ketidakpastian kebijakan
ekonomi global dan fluktuasi suku bunga internasional berdampak lebih moderat pada bank
syariah karena fokusnya pada pembiayaan sektor riil. Meskipun masih menghadapi tantangan
pada rasio Non-Performing Financing (NPF) di beberapa segmen, integrasi prinsip kemitraan
ini menciptakan ekosistem yang lebih stabil karena setiap transaksi wajib didasari oleh aset riil
(underlying asset) dan bukan sekadar instrumen derivatif spekulatif.

Lebih jauh lagi, internalisasi nilai ini menuntut inovasi teknologi keuangan (fintech)
syariah agar tidak sekadar melakukan “labelisasi” produk konvensional. Efisiensi operasional
digital harus tetap menjunjung transparansi dan kehalalan akad, sebagaimana diterapkan dalam
sistem Murabahah digital yang memadukan kecepatan teknologi dengan kepatuhan syariah.
Dengan demikian, keberhasilan suatu instrumen tidak lagi diukur semata-mata dari
pertumbuhan aset finansial, tetapi dari sejauh mana teknologi tersebut mampu meningkatkan
inklusi keuangan dan memberikan kontribusi nyata dalam pengentasan kemiskinan di tingkat
akar rumput.

Terakhir, aksiologi Islam dalam metodologi ekonomi mencakup keadilan distributif
melalui penguatan sektor filantropi sebagai pilar makroekonomi. Berdasarkan laporan tahun
2023, tingkat pelaporan dan kepatuhan pengelola zakat nasional mencapai “94,87%" dari total
seluruh lembaga (BAZNAS, 2024). Zakat terbukti secara empiris berkontribusi signifikan
dalam mereduksi kesenjangan ekonomi melalui pemberdayaan ekonomi produktif, termasuk
pemberian modal usaha serta dukungan pendidikan dan kesehatan. Dengan mengintegrasikan
instrumen sosial ke dalam kebijakan ekonomi nasional, ilmu ekonomi Islam menunjukkan

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

172


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

bahwa tujuan akhirnya adalah pemerataan kekayaan. Metodologi ekonomi Islam menjadi
sarana untuk mencapai keadilan distributif yang inklusif, di mana efisiensi teknis dan
kecanggihan instrumen selalu tunduk pada otoritas moralitas Islam demi kemaslahatan umat
(rahmatan lil ‘alamin).

Tanggung Jawab Ilmuwan dan Praktisi: Dimensi Profetik dalam Aksiologi Ekonomi

Dimensi pamungkas dalam analisis aksiologis ini berfokus pada subjek pengembang
ilmu, yakni ilmuwan, akademisi, dan praktisi ekonomi Islam. Dalam diskursus aksiologi Islam,
ilmu pengetahuan tidak dipandang sebagai entitas netral yang terpisah dari pelakunya,
melainkan merupakan amanah /llahiyah yang membawa konsekuensi pertanggungjawaban
moral yang besar (Salminawati et al., 2025). Berbeda dengan paradigma ekonomi konvensional
yang cenderung membatasi diri pada peran teknokratis "bebas nilai", intelektual ekonomi Islam
memikul mandat sebagai khalifah dan pewaris risalah kenabian yang wajib mengintegrasikan
nilai keadilan dalam setiap praktik ekonomi (Siregar et al., 2024; Risyda et al., 2025).

Indriastuti dan Heriyawan (2025) menegaskan bahwa konsep ekonomi profetik
memposisikan ilmuwan sebagai agen perubahan sosial yang mereintegrasi dimensi spiritual ke
dalam praktik ekonomi. Paradigma ini berakar pada empat pilar kenabian Siddig, Amanah,
Tabligh, dan Fathanah yang secara kolektif berorientasi pada pemberantasan eksploitasi dan
perwujudan kemakmuran inklusif. Konsekuensinya, seorang ekonom Islam tidak boleh
bersikap apatis terhadap ketimpangan, melainkan harus secara proaktif merancang kebijakan
yang memihak pada kepentingan kaum dhuafa demi mencapai keadilan sosial-ekonomi yang
merata (Siregar et al., 2024).

Kualitas aksiologis seorang praktisi ekonomi Islam termanifestasi dalam integritas
karakter yang menjadi benteng terhadap praktik moral hazard. Di era keuangan modern,
internalisasi nilai religius pada institusi keuangan bukan lagi sekadar formalitas ritual,
melainkan strategi fundamental dalam membangun ekosistem kepercayaan jangka panjang.
Relevansi aksiologi Islam dalam ekonomi modern terlihat jelas pada bagaimana nilai-nilai
syariah diubah menjadi standar pelayanan yang manusiawi, di mana kajian terbaru oleh Hakim
dan Jaharuddin (2025) memberikan bukti bahwa kepuasan nasabah pada perbankan syariah
sangat dipengaruhi oleh konsistensi bank dalam menerapkan nilai-nilai religius tersebut.
Artinya, efektivitas aksiologi Islam diukur dari sejauh mana nilai tersebut mampu
meningkatkan kepercayaan dan kesetiaan masyarakat terhadap institusi keuangan syariah.
Pendekatan berbasis nilai religius (religious value-based approach) ini terbukti menjadi
variabel krusial yang memperkuat loyalitas nasabah dan stabilitas industri (Jaharuddin et al.,
2023). Tanggung jawab ini juga mencakup penyediaan solusi atas problematika kontemporer
melalui pemanfaatan instrumen filantropi, seperti optimalisasi wakaf uang produktif yang
menyasar generasi milenial (Jaharuddin et al., 2023). Hal ini membuktikan bahwa aksiologi
Islam menuntut koherensi antara iman, ilmu, dan amal, di mana kecerdasan intelektual
digunakan sebagai instrumen distribusi kekayaan yang lebih manusiawi.

Sebagai konklusi, dimensi profetik dalam aksiologi ekonomi Islam menjamin bahwa
pengembangan ilmu tidak akan pernah mengarah pada eksploitasi yang mereduksi martabat
kemanusiaan. Ekonom Islam berorientasi melampaui pertumbuhan angka statistik demi
mewujudkan falah (kesejahteraan paripurna) bagi seluruh lapisan masyarakat, baik di dunia
maupun di akhirat melalui implementasi ekonomi hijau yang berkelanjutan (Syamsuddin et al.,
2024; Zein et al., 2024). Tujuan Syariah (Magasid al-Shari'ah) dalam hal ini berfokus pada
perlindungan kebutuhan esensial manusia termasuk kehidupan, agama, dan martabat yang
sangat penting bagi pembentukan perilaku etis dan kesejahteraan masyarakat secara luas
(Abdulhameed, 2021). Dengan demikian, aksiologi Islam mereposisi ilmu ekonomi dari
sekadar alat analisis pasar menjadi instrumen sakral untuk mewujudkan risalah Rahmatan lil
'Alamin.

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

173


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

KESIMPULAN DAN SARAN

Secara teoretis, penelitian ini mengonfirmasi bahwa aksiologi Islam bukanlah sekadar
lampiran etika yang bersifat opsional, melainkan fondasi eksistensial dalam bangunan ilmu
ekonomi Islam. Berbeda dengan paradigma ekonomi modern yang sering kali terjebak dalam
reduksionisme materialistik dan pragmatisme sempit, ekonomi Islam memosisikan dirinya
sebagai disiplin sarat nilai (value-bound) yang berakar pada wahyu. Penulis berpendapat bahwa
integrasi nilai Tauhid, keadilan, serta Maqasid al-Shari’ah berfungsi sebagai kompas moral
yang menjamin agar orientasi ekonomi tetap konsisten pada tujuan pencapaian keseimbangan
antara dimensi material dan spiritual (falah).

Lebih jauh lagi, kajian ini menegaskan bahwa kebaruan atau novelty yang ditawarkan
terletak pada kerangka integratif yang menyatukan dimensi ontologis, epistemologis, dan
praksis secara holistik. Sejalan dengan tesis yang diajukan oleh Fazira et al. (2024),
pembangunan sistem ekonomi yang berbasis teologis Tauhid menjadi prasyarat mutlak bagi
tegaknya keadilan distributif di tengah tantangan global. Hal ini membawa implikasi serius
bagi pengembangan kurikulum pendidikan ekonomi Islam; di mana institusi akademik tidak
boleh hanya terpaku pada transfer kemampuan teknis-analitis, tetapi juga harus
menginternalisasikan kesadaran moral dan tanggung jawab sosial sebagai bagian dari integritas
ilmiah. Tanpa landasan aksiologis yang kuat, dikhawatirkan praktik ekonomi Islam hanya akan
terjebak pada kepatuhan formal (formal compliance) terhadap regulasi, tanpa benar-benar
mampu mewujudkan keadilan distributif yang inklusif.

Sebagai penutup, tantangan besar di masa depan adalah bagaimana menerjemahkan nilai-
nilai luvhur Magasid al-Shari’ah ini ke dalam instrumen kebijakan publik yang responsif
terhadap perubahan zaman. Diperlukan sinergi yang lebih erat antara akademisi dan pembuat
kebijakan untuk merumuskan indikator kinerja ekonomi yang berbasis nilai (value-based
indicators). Akhirnya, peneliti merekomendasikan adanya kajian lanjutan yang lebih berfokus
pada eksplorasi empiris mengenai dampak aksiologi Islam terhadap stabilitas sosial dan
lingkungan, guna membuktikan bahwa ekonomi Islam adalah solusi berkelanjutan bagi tatanan
global yang kini kian kompleks.

REFERENSI

Abdulhameed, N. M. (2021). Ethical Dimension of Magqasid al-Shari’ah and its Implication to
Human Capital Development. 4(1), 20-31. https://doi.org/10.26555/1JISH.V411.2621

Aulia, N. N., Jaharuddin, Sudirman, & Hartutik. (2024). Pengelolaan Zakat di BAZNAS
Tangerang Selatan Perspektif Maqashid Syariah Ibnu Ashur. Jurnal Ilmiah Ekonomi
Islam, 10(03), 2671-2679.

BAZNAS. (2024). Laporan  Pengelolaan  Zakat  Nasional = Tahun  2023.
https://baznas.go.id/assets/images/szn/2023%20-%20LPZN%202023.pdf

Dewi, A. P., & Nuha, M. A. U. (2025). Revitalisasi Ekonomi Islam: Mengembangkan Model
Ekonomi Hijau Berbasis Keadilan dan Etika Islam. Jurnal Ekonomi & Bisnis Islam
(Sahmiyya), 3(1).

Fazira, D., Amrullah, A. M. K., Siregar, Y. P., & Zein, A. W. (2024). Ontologi Ekonomi Islam:
Membangun Sistem Teologis yang Berbasis Tauhid dan Kepemimpinan Khalifah.
Journal of Islamic Economics and Finance, 3(1), 35-50.
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3il.2159

Grahesti, A., Nafii'ah, D. F., & Pramuningtyas, E. (2022). Green sukuk: Investasi hijau berbasis
syariah dalam mewujudkan ketahanan terhadap perubahan iklim di Indonesia. Jurnal
Ilmiah Ekonomi Islam, 8(3), 3244-3253. https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6443

Hakim, U. A., & Jaharuddin. (2025). Building Sharia Bank Customer Loyalty Through a
Religious Value-Based Approach and Service Satisfaction. Al Qalam: Jurnal Ilmiah
Keagamaan dan Kemasyarakatan, 19(1). http://dx.doi.org/10.35931/aq.v1914.4709

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

174


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.26555/IJISH.V4I1.2621
https://baznas.go.id/assets/images/szn/2023%20-%20LPZN%202023.pdf
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i1.2159
https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6443
http://dx.doi.org/10.35931/aq.v19i4.4709

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

Haridah, H. (2025). Perbandingan kinerja keuangan antara bank syariah dan bank konvensional
dalam menanggapi ketidakpastian ekonomi global: Analisis rasio keuangan dan stabilitas
sistemik. Jurnal Investi Islam, 6(1), 804—815. https://doi.org/10.32806/ii.v611.1026

Hidayanti, N. F. (2022). Ekonomi Sirkular Ummat Meningkatkan Kesejahteraan Civitas
Akademika dengan Adanya Bisnis Berbasis Al-Maqgasid Al-Syariah. JPEK (Jurnal
Pendidikan Ekonomi dan Kewirausahaan), 6(2), 379-390.
https://doi.org/10.29408/jpek.v6i2.6767

Ikhwa, R., & Firdaus, R. (2024). Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi Keuangan:
Tinjauan Ayat Al-Qur’an, Hadis, dan Pendapat Para Ulama. Jurnal Ilmiah Ekonomi,
Akuntansi Dan Pajak, 1(4), 98—105. https://doi.org/10.61132/jieap.v1i4.629

Indriastuti, D., & Heriyawan, M. S. (2025). Peran Etika Ekonomi Islam dalam Perdagangan
Internasional: Telaah Kritis atas Pemikiran Imam Al-Ghazali. Jurnal Ilmiah Ekonomi
Islam (JIEI), 11(4), 60—69.

Jaharuddin, J., Mansah, A., & Utama, R. E. (2023). Preferensi Milenial Berwakaf Uang di
Jakarta. ILTIZAMAT: Journal of Economic Sharia Law and Business Studies, 2(2).
https://doi.org/10.55120/iltizamat.v2i2.1369

Jaharuddin. (2025). Strategic Optimization of Cash Waqf in Indonesia: A Production Function
and Governance-Based Approach. Multidisciplinary Research Studies in Social
Sciences, 1(1), 30—41. https://doi.org/10.71312/mrscholar.v1il.337

Nurishak, M., Siregar, M. R., & Munandar, A. N. (2025). Etika ekonomi Islam: Menelusuri
keterkaitan konsep moral dan keuangan dalam perspektif Islam. Jurnal Media Akademik
(JMA), 3(1).

Risyda, P. A., Azzahra, R., & Syahinda, T. R. (2025). Analisis Aksiologi dalam Filsafat
Ekonomi Islam: Integrasi Nilai Keadilan, Etika, dan Kesejahteraan dalam Pembangunan
Ekonomi Berkelanjutan. Journal of Islamic Economics and Finance, 3(1), 74-82.
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3il1.2193

Rochman, F. (2025). Menakar ketahanan bank syariah terhadap gejolak ekonomi global:
Analisis empiris dengan regresi linear berganda. Ar Rasyiid, 3(1), 17-28.
https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v3il.25

Sabila, W. S., Awaliyah, A. F., & Lubis, F. K. U. (2024). Paradigma filsafat ekonomi syariah
sebagai suatu solusi kehidupan manusia. Jurnal Akademik Ekonomi Dan Manajemen,
1(4), 480—-492. https://doi.org/10.61722/jaem.v1i4.3523

Salminawati, S., Fathimah, L., Handayani, 1., & Lutfiah, I. (2025). Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi dalam Perspektif Barat dan Islam. Indonesian Research Journal on Education,
5(1), 1486—1495. https://irje.org/index.php/irje

Siregar, R. S., & Matang. (2023). Indonesia era globalisasi: Peran dan tantangan generasi kedua
digital native. At Tawasul: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 2(2).

Suhendi, A. R., Abdullah, 1., Matsani, Q. S., Tsaqif, T. A., Setiawan, I., & Widiantini, N.
(2025). Peran Keuangan Syariah dalam Meningkatkan Resiliensi Ekonomi di Tengah
Ketidakpastian Global dan Kebijakan Proteksionis: Tinjauan dari Perspektif Akuntansi
Syariah. Gunung Djati Conference Series, 56, 347-355.

Sunarta, D. A., Syafriawati, N., & Lutfi, M. (2025). Paradigma dan Karakteristik Sistem
Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis. HISAB: Jurnal Akuntansi
Lembaga Keuangan Syariah, 1(1), 44-175.
https://journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/view/14

Syahputra, A., & Nurhayati, N. (2022). Signifikansi Metodologi dalam Pengembangan Sosial
Ekonomi  Islam. Saree: Research in  Gender Studies, 4(1), 38-56.
https://doi.org/10.47766/saree.v4il.777

MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)

BY 8A under CC BY-SA 4.0

175


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.32806/jii.v6i1.1026
https://doi.org/10.29408/jpek.v6i2.6767
https://doi.org/10.61132/jieap.v1i4.629
https://doi.org/10.55120/iltizamat.v2i2.1369
https://doi.org/10.71312/mrscholar.v1i1.337
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i1.2193
https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v3i1.25
https://doi.org/10.61722/jaem.v1i4.3523
https://irje.org/index.php/irje
https://journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/view/14
https://doi.org/10.47766/saree.v4i1.777

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785 ISSN: 2987-1875

Syamsuddin, Nuriana, M. A., & Abbas, N. (2024). UMKM berbasis ekonomi hijau syariah:
Menuju pembangunan berkelanjutan dengan dukungan lembaga filantropi Islam. A/kasb:
Journal of Islamic Economics, 3(1), 1-18. https://journal.ua.ac.id/index.php/alkasb

Telaumbanua, A. J. F., Dwi A, N., Ashauma H, K. A., Sukmaya, & Djou, J. (2025). Literature
Review: Tantangan dan Peluang Penerapan Etika Bisnis di Era Digital dan Transformasi
Teknologi. SENMABIS: The Role of Al in Empowering Youth Entrepreneurs, 5.
http://prosiding.senmabis.nusaputra.ac.id/prosiding/article/view/216

Tohari, 1., & Kholish, M. A. (2020). Maqasid Syariah sebagai Pijakan Konseptual dalam
Pembaruan Hukum Keluarga Islam Indonesia. De Jure: Jurnal Hukum dan Syari'ah,
12(1), 1-16. https://doi.org/10.18860/j-fsh.v12i1.6508

Zein, A. W., Anggraini, D., Harahap, H. I. Y., & Sabrina, T. W. (2024). Falah Sebagai Tujuan
Akhir dalam Ekonomi Islam: Prespektif Kesejahteraan Dunia dan Akhirat. JIS: Journal
Islamic Studies, 2(3), 132-142. Retrieved from
https://yptb.org/index.php/jis/article/view/1098

MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
BY  SA under CC BY-SA 4.0

176


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journal.ua.ac.id/index.php/alkasb
http://prosiding.senmabis.nusaputra.ac.id/prosiding/article/view/216
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.18860/j-fsh.v12i1.6508
https://yptb.org/index.php/jis/article/view/1098

