
DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

165 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

 

 
 

Media Riset 
Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan 

 

 

AKSIOLOGI ISLAM SEBAGAI FONDASI ETIS DALAM 

PENGEMBANGAN ILMU EKONOMI ISLAM  
 

Farah Naila Mufidah1, Affan Riyazul Islam2, Neng Gadis Rizky Ramadhani3 , M. 

Alpiah Rocah4 
Universitas Muhammadiyah Jakarta1,2,3,4 

 
1 farahnailaaaaa@gmail.com 
2 riyazulaffan@gmail.com 
3 adisneng83@gmail.com 
4 mhmdroca@gmail.com 

 

 
Informasi artikel  

Diterima : 

26 Desember 2025    

Direvisi : 

09 Januari 2026        

Disetujui :  

27 Januari 2026 

 

 
 

 

ABSTRACT 

This study explores Islamic axiology as an ethical foundation in the 

development of Islamic economics, addressing the failures of conventional 

paradigms that neglect moral-spiritual values. Using a qualitative library 

research approach, this study analyzes the transformation of economic 

theory from a value-free to a value-bound paradigm. The findings indicate 

that Islamic economic axiology, rooted in Tawhid, reconstructs the human 

role from a mere homo economicus to a khalifah. Empirical evidence 

suggests that integrating ethics into financial instruments, such as the 

risk-sharing principle, provides superior systemic stability compared to 

debt-based systems. Furthermore, Islamic axiology serves as a crucial 

moral filter to mitigate exploitative risks in the era of digital disruption 

and artificial intelligence. The study concludes that Islamic economics 

aims not only for material profitability but also for the achievement of 

falah and maslahah as an embodiment of the Rahmatan lil ‘Alamin 

mission. 

 

Keywords : axiology, ethics, Islamic economics, maqasid al-shari’ah, 

maslahah. 

 

 

 

PENDAHULUAN  

Perkembangan ilmu pengetahuan dan ekonomi kontemporer saat ini berada pada titik 

krusial di mana peran nilai dan etika menjadi determinan utama bagi keberlanjutan hidup 

manusia. Sejak meletusnya Revolusi Industri hingga era digital saat ini, dominasi sistem 

ekonomi modern yang terlalu terfokus pada akumulasi materi, pertumbuhan eksponensial, dan 

efisiensi produksi semata telah memicu berbagai anomali sosial yang sistemik. Kegagalan 

paradigma ini terlihat nyata pada ketimpangan ekonomi global yang kian lebar, di mana 

distribusi kekayaan terkonsentrasi pada segelintir pihak, serta eksploitasi sumber daya alam 

yang melampaui batas ambang ekologis. Realitas pahit ini menegaskan adanya keterbatasan 

atau bahkan kegagalan rasionalitas instrumental dalam menjawab krisis kemanusiaan yang 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:riyazulaffan@gmail.com
mailto:3%20adisneng83@gmail.com
mailto:mhmdroca@gmail.com


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

166 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

multidimensi. Hal ini memicu kebutuhan mendesak bagi para akademisi dan praktisi untuk 

mencari paradigma ekonomi alternatif yang tidak hanya mengejar pertumbuhan angka statistik, 

tetapi juga berakar kuat pada nilai-nilai spiritualitas dan moralitas transenden (Sabila et al., 

2024). Dalam konteks kegelisahan intelektual inilah, ekonomi Islam hadir bukan sekadar 

sebagai pelengkap, melainkan sebagai antitesis fundamental yang menawarkan kesejahteraan 

holistik melalui pencapaian falah (kebahagiaan dunia-akhirat) dan maslahah (kemaslahatan 

publik). 

Pembeda fundamental yang memisahkan ekonomi Islam dari sistem lainnya terletak pada 

dimensi aksiologinya, yakni cabang filsafat yang mengkaji hakikat nilai dan tujuan 

pengembangan ilmu. Dalam diskursus filsafat ilmu, perdebatan mengenai netralitas nilai 

(value-free) dibandingkan dengan ilmu yang terikat nilai (value-bound) menjadi isu krusial 

yang mendasari rancang bangun sistem ekonomi. Ekonomi konvensional, yang banyak 

dipengaruhi oleh tradisi positivisme Barat, berupaya keras memisahkan fakta ekonomi dari 

pertimbangan moralitas dengan dalih objektivitas ilmiah demi mencapai status "sains murni".  

Namun, pendekatan ini sering kali justru terjebak dalam kepentingan materialisme 

terselubung yang mengabaikan aspek keadilan sosial dan martabat kemanusiaan (Risyda et al., 

2025; Salminawati et al., 2025). Sebaliknya, ekonomi Islam secara sadar memosisikan diri 

sebagai disiplin yang sarat nilai (value-laden) karena seluruh kerangka teorinya bersumber dari 

wahyu ilahiyah, yakni Al-Qur’an dan Sunnah. Eksistensi aksiologi ini tidak berdiri sendiri, 

melainkan berinteraksi secara organik dengan pilar ontologi (hakikat keberadaan) dan 

epistemologi (cara memperoleh ilmu) yang berakar pada prinsip Tauhid sebagai episentrum 

utama dari seluruh bangunan keilmuannya.  

Secara filosofis, aksiologi Islam merekonstruksi kesadaran manusia dari sekadar homo 

economicus yang egois menjadi khalifah atau pemegang amanah Allah di muka bumi. Mandat 

kekhalifahan ini membawa konsekuensi tanggung jawab sosial yang berat terhadap sesama 

manusia dan pelestarian alam semesta. Dalam konteks ekonomi modern, transformasi nilai ini 

mewujud pada pengembangan model ekonomi hijau berbasis syariah yang menyelaraskan 

efisiensi pasar dengan etika ekologis guna menjawab tantangan perubahan iklim global (Dewi 

& Nuha, 2025; Syamsuddin et al., 2024). Prinsip aksiologis ini memastikan bahwa aktivitas 

ekonomi tidak boleh mengarah pada eksploitasi yang merusak, melainkan harus berorientasi 

pada pengelolaan sumber daya yang adil dan berkelanjutan demi kemaslahatan publik yang 

selaras dengan tujuan syariah (Maqasid al-Shari’ah) (Zein et al., 2025). 

Relevansi aksiologi Islam dalam ranah praktis kontemporer tercermin secara nyata 

melalui kinerja lembaga filantropi Islam, khususnya BAZNAS. Merujuk pada studi terbaru 

oleh Aulia et al. (2024), pengelolaan dana zakat saat ini telah berhasil menginternalisasi 

prinsip-prinsip Maqasid Syariah secara holistik untuk menjaga pilar-pilar kehidupan 

masyarakat melalui program bantuan pendidikan, kesehatan, hingga pemberdayaan modal 

produktif bagi UMKM. Keberhasilan ini didukung oleh tingkat kepatuhan pelaporan nasional 

yang mencapai 94,87% (BAZNAS, 2024), yang membuktikan bahwa integrasi antara nilai 

amanah, transparansi, dan adaptasi teknologi digital mampu mentransformasikan dana sosial 

menjadi instrumen keadilan distributif yang inklusif dan efektif bagi masyarakat luas 

(Jaharuddin et al., 2023). 

Lebih jauh lagi, pengembangan ilmu ekonomi Islam memikul tanggung jawab profetik 

yang sangat besar di pundak para ilmuwan dan praktisinya. Di era disrupsi digital yang penuh 

dengan ketidakpastian, aksiologi Islam berfungsi sebagai 'filter moral' yang menjamin agar 

setiap inovasi produk keuangan tetap berada dalam koridor etika Islam dan terhindar dari 

praktik predatorik seperti riba, gharar, dan maysir (Siregar et al., 2024; Indriastuti & 

Heriyawan, 2025). Oleh karena itu, kajian mengenai aksiologi Islam sebagai fondasi etis bukan 

lagi sekadar wacana teoritis di menara gading, melainkan menjadi kebutuhan primer untuk 

memitigasi krisis moral dan ekonomi global. Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi secara 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

167 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

mendalam bagaimana nilai-nilai transenden Islam dapat ditransformasikan ke dalam kebijakan 

ekonomi nyata guna membangun tatanan dunia yang lebih manusiawi, berkeadilan, dan 

berorientasi pada pencapaian ridha Allah SWT sebagai tujuan akhir dari segala aktivitas 

keilmuan. 

 

KAJIAN LITERATUR  

Landasan Filosofis: Aksiologi dalam Filsafat Ilmu 

Definisi Aksiologi: Teori tentang Nilai. Aksiologi merupakan cabang filsafat yang secara 

khusus mengkaji hakikat kemanfaatan ilmu serta nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. 

Menurut Risyda et al., (2025) dan Salminawati et al., (2025), aksiologi tidak sekadar membahas 

kegunaan praktis, melainkan menjadi kompas moral bagi ilmuwan dalam menentukan arah 

pengembangan ilmu agar tetap selaras dengan prinsip keadilan. Dalam konteks keilmuan 

modern, aksiologi mencakup dua ranah utama, yaitu etika dan estetika. Aksiologi berfungsi 

sebagai filter moral yang memastikan bahwa setiap penemuan ilmiah tidak hanya berhenti pada 

kecanggihan teknis, tetapi harus memberikan kontribusi positif terhadap kesejahteraan sosial 

dan lingkungan. 

Hubungan Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. Ketiga pilar filsafat ilmu ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi saling berinteraksi secara organik dalam membangun struktur ilmu 

ekonomi Islam. Hubungan ini tidak dapat dipisahkan karena setiap bangunan teori dimulai dari 

asumsi tentang keberadaan (ontologi), cara memperoleh kebenaran (epistemologi), dan tujuan 

akhirnya (aksiologi). Aksiologi sebuah ilmu sangat ditentukan oleh fondasi ontologinya; jika 

ontologi ilmu ekonomi dipandang sebagai interaksi materi semata, maka aksiologinya 

cenderung materialistis. Sebaliknya, dalam perspektif Islam, karena ontologinya berakar pada 

ketuhanan (Tauhid), maka tujuan penggunaan ilmunya (aksiologi) wajib berorientasi pada 

pengabdian kepada Tuhan dan kemaslahatan publik (maslahah). 

Perdebatan Netralitas Ilmu: Value-Free vs Value-Bound. Perdebatan mengenai apakah 

ilmu pengetahuan harus bebas nilai atau terikat nilai tetap menjadi isu krusial dalam filsafat 

ekonomi. Ilmu Bebas Nilai (value-free) menuntut ilmu ekonomi objektif tanpa campur tangan 

norma, namun ambisi ekonomi konvensional ini sering kali justru terjebak dalam nilai-nilai 

materialisme dan egoisme yang tersembunyi. Sebaliknya, paradigma Ilmu Sarat Nilai (value-

bound atau value-laden) meyakini bahwa ilmu pengetahuan selalu membawa "gen" dari 

pandangan dunia (worldview) penciptanya. Dalam pengembangan ekonomi Islam, posisi sarat 

nilai adalah mutlak. Ekonomi Islam secara sadar memosisikan diri sebagai disiplin yang value-

bound, di mana nilai-nilai etika Islam bukan merupakan tambahan eksternal, melainkan fondasi 

internal yang mengarahkan seluruh aktivitas ekonomi menuju tujuan syariah (Maqasid al-

Shari'ah). 

Hakikat Aksiologi Islam. 

Aksiologi Islam tidak hanya memandang nilai sebagai kesepakatan sosial, tetapi sebagai 

manifestasi dari wahyu yang bersifat transenden dan universal. Dalam pengembangan ilmu 

ekonomi Islam, parameter etika ditentukan oleh hubungan manusia dengan Sang Pencipta, 

sesama manusia, dan alam semesta (Siregar et al., 2024). 

Konsep Tauhid sebagai Sumber Nilai. Tauhid merupakan fondasi utama yang mendasari 

seluruh aksiologi Islam. Dalam ekonomi, Tauhid mengarahkan bahwa seluruh sumber daya di 

alam semesta adalah milik mutlak Allah, sementara manusia hanyalah pemegang amanah 

(khalifah). Siregar et al. (2024) menyatakan bahwa nilai Tauhid dalam aksiologi ekonomi Islam 

menghilangkan dikotomi antara kehidupan material dan spiritual. Setiap aktivitas ekonomi, 

mulai dari produksi hingga konsumsi, dipandang sebagai bentuk ibadah dan pengabdian 

kepada Allah SWT. Konsep ini memastikan bahwa pengembangan ilmu ekonomi tidak 

mengarah pada eksploitasi, melainkan pada ketundukan terhadap aturan-Nya. Aktivitas 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

168 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

keilmuan yang berlandaskan Tauhid akan melahirkan perilaku ekonomi yang jujur, transparan, 

dan bertanggung jawab. 

Integrasi Iman, Ilmu, dan Amal. Berbeda dengan sains Barat yang sering memisahkan 

etika dari ilmu pengetahuan (sekularisme), aksiologi Islam menekankan kesatuan (integritas) 

antara iman, ilmu, dan amal. Etika Islam bersifat inheren dalam teori dan praktik. Ilmu ekonomi 

dalam Islam tidak dianggap sah secara filosofis apabila hanya berhenti pada tataran kognitif 

tanpa direalisasikan dalam bentuk amal saleh yang bermoral. Integrasi ini bermakna bahwa 

iman berfungsi sebagai motor penggerak niat, ilmu sebagai instrumen cara yang benar, dan 

amal sebagai realisasi nilai yang memberikan manfaat nyata bagi umat. Memisahkan etika dari 

ekonomi merupakan penyebab utama krisis moral dalam sistem keuangan global. Oleh karena 

itu, aksiologi Islam menuntut setiap inovasi produk keuangan syariah untuk lulus uji moralitas 

sebelum diimplementasikan. 

Konsep Maslahah Menuju Falah. Tujuan akhir dari aksiologi Islam adalah tercapainya 

maslahah (kemaslahatan). Maslahah bukan sekadar kepuasan individu (utility), melainkan 

segala sesuatu yang memelihara lima unsur pokok (al-daruriyyat al-khamsah): agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta sesuai kerangka Maqasid al-Shari’ah. Orientasi aksiologi ekonomi 

Islam adalah mencapai falah, yaitu kesejahteraan yang mencakup dimensi duniawi dan 

ukhrawi. Sebagaimana ditegaskan oleh Risyda et al., (2025), maslahah menjadi standar etis 

dalam menentukan arah kebijakan ekonomi yang bertujuan membangun tatanan yang lebih adil 

dan berkelanjutan.  

Prinsip Etis dalam Ekonomi Islam 

Sebagai ilmu yang sarat nilai (value-bound), ekonomi Islam menurunkan konsep 

aksiologinya ke dalam prinsip-prinsip operasional yang menjadi pembeda utama dengan sistem 

ekonomi lainnya. Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai batasan etis sekaligus arah 

pengembangan instrumen ekonomi. 

Keadilan Distributif ('Adl). Keadilan merupakan nilai aksiologis paling sentral dalam 

ekonomi Islam. Berbeda dengan kapitalisme yang menekankan kebebasan individu, aksiologi 

Islam menekankan bahwa keadilan harus tercermin dalam distribusi kekayaan agar tidak terjadi 

penumpukan harta pada segelintir orang. Prinsip keadilan dalam ekonomi Islam menuntut 

adanya keseimbangan antara hak individu dan kepentingan sosial. Pengembangan ilmu 

ekonomi Islam harus diarahkan pada penciptaan mekanisme pasar yang bersih dari eksploitasi 

(dzulm) sehingga akses ekonomi dapat dirasakan oleh seluruh lapisan masyarakat. 

Tanggung Jawab Sosial dan Manusia sebagai Khalifah. Manusia dalam ekonomi Islam 

tidak dipandang sebagai homo economicus yang egois, melainkan sebagai khalifah (pemimpin 

atau pengelola) di bumi. Peran ini membawa konsekuensi tanggung jawab sosial terhadap 

sesama dan alam semesta. Aksiologi khilafah mengubah orientasi pengembangan ilmu 

ekonomi dari sekadar memaksimalkan keuntungan (profit maximization) menjadi 

pemaksimalan nilai tanggung jawab. Ilmu ekonomi Islam dikembangkan untuk mendukung 

keberlanjutan hidup melalui zakat, infak, sedekah, dan wakaf sebagai instrumen etis untuk 

mencapai kesetaraan sosial. 

Larangan Riba, Gharar, dan Maysir sebagai Batasan Etis. Aksiologi Islam memberikan 

batasan tegas terhadap hal-hal yang dapat merusak tatanan sosial dan keadilan ekonomi. 

Larangan riba (bunga), gharar (ketidakpastian), dan maysir (judi) bukan sekadar aturan 

hukum, melainkan fondasi etis untuk menciptakan transaksi yang produktif dan riil. Larangan 

riba dan gharar adalah manifestasi aksiologi Islam untuk melindungi masyarakat dari praktik 

ekonomi predatorik. Dalam pengembangan ilmu keuangan syariah, prinsip ini menuntut 

inovasi produk yang berbasis pada bagi hasil (profit and loss sharing) yang secara etis lebih 

adil karena risiko ditanggung bersama. 

Hal ini sejalan dengan pandangan Nurishak dan Siregar (2025) yang menyatakan bahwa 

etika ekonomi Islam merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari struktur keuangan syariah. 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

169 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Nilai-nilai moral seperti keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial tidak hanya dipahami 

sebagai tuntutan etis pada level individu, tetapi juga harus menjadi dasar dalam pengambilan 

keputusan ekonomi serta perancangan instrumen keuangan Islam. Jika aspek moral dipisahkan 

dari praktik keuangan, maka terdapat risiko munculnya aktivitas ekonomi yang secara formal 

berlabel syariah, tetapi secara substansi tidak mencerminkan tujuan dan nilai-nilai syariah. 

Etika Ekonomi Islam dalam Konteks Global. Selain berlaku domestik, prinsip etis Islam 

juga relevan dalam perdagangan internasional. Menurut Indriastuti dan Heriyawan (2025), 

etika ekonomi Islam berperan penting dalam transaksi global guna memastikan kegiatan 

ekonomi tetap berlandaskan keadilan, transparansi, dan larangan praktik eksploitatif. 

Pemikiran Imam Al-Ghazali menekankan bahwa keberkahan ekonomi tidak hanya diukur dari 

keuntungan material, tetapi juga dari kepatuhan terhadap nilai moral dan kesejahteraan 

bersama (maslahah). Hal ini sejalan dengan prinsip value-bound dan falah dalam ekonomi 

Islam, sehingga praktik ekonomi internasional dapat memperluas manfaat sosial-ekonomi 

tanpa melanggar syariah. 

Pengembangan Ilmu Ekonomi Islam: Tantangan dan Pendekatan 

Pengembangan ilmu ekonomi Islam sebagai disiplin ilmiah yang mandiri menghadapi 

berbagai tantangan epistemologis dan praktis. Fokus utamanya adalah bagaimana 

mentransformasikan nilai-nilai aksiologis Islam ke dalam teori dan model ekonomi yang 

aplikabel di era modern. 

Kritik terhadap Hegemoni Ekonomi Konvensional. Pengembangan ilmu ekonomi Islam 

diawali dengan kritik terhadap aksiologi materialisme yang mendasari ekonomi konvensional. 

Ekonomi Islam memandang bahwa kegagalan sistem global dalam mengatasi kesenjangan 

sosial berakar dari pengabaian nilai-nilai spiritual dan moral. Tantangan utama dalam 

pengembangan ilmu ekonomi Islam adalah ketergantungan pada metodologi Barat yang sering 

kali tidak kompatibel dengan aksiologi tauhid. Upaya dekonstruksi terhadap teori-teori yang 

hanya berfokus pada pertumbuhan materi menjadi langkah awal yang krusial bagi para 

ilmuwan Muslim. 

Pendekatan Islamisasi vs Pengilmuan Islam. Terdapat dua arus besar dalam 

mengembangkan ilmu ekonomi Islam sebagai respons terhadap tantangan integrasi ilmu: 

Islamisasi Pengetahuan: Upaya melakukan filterisasi terhadap ilmu ekonomi Barat agar sesuai 

dengan prinsip syariah. Pengilmuan Islam: Upaya membangun teori ekonomi langsung dari 

teks wahyu (Al-Qur'an dan Sunnah) yang kemudian didialogkan dengan realitas empiris. 

pendekatan aksiologis di masa depan harus lebih berfokus pada "pribumisasi" ekonomi Islam, 

di mana nilai-nilai Islam diterjemahkan ke dalam kebijakan ekonomi yang menjawab tantangan 

lokal, seperti kemiskinan dan ketahanan pangan digital. 

Peran Etika dalam Pengambilan Keputusan Ekonomi. Di era Big Data dan Artificial 

Intelligence, tantangan aksiologis ekonomi Islam bergeser pada bagaimana etika tetap menjadi 

kendali utama. Pengembangan ilmu ekonomi Islam saat ini dituntut untuk menyusun standar 

etika dalam transaksi digital agar tetap terhindar dari unsur eksploitasi dan ketidakpastian 

(gharar). Di tengah pesatnya transformasi teknologi, tantangan aksiologis muncul dalam 

bentuk risiko bias algoritma dan erosi martabat manusia dalam proses bisnis otomatis. Menurut 

Telaumbanua et al., (2025), integrasi prinsip etika sejak tahap desain teknologi sangat krusial 

untuk mencegah ketidakadilan sistemik. Tanpa fondasi etis yang kuat, inovasi digital berisiko 

menjadi instrumen diskriminasi yang tidak terlihat, sehingga penerapan etika bisnis bukan lagi 

sekadar pilihan, melainkan basis utama untuk membangun ekosistem bisnis yang inklusif dan 

berkelanjutan. Oleh karena itu, akademisi dan praktisi ekonomi Islam memiliki urgensi untuk 

membuktikan secara empiris bahwa sistem berbasis nilai (seperti bagi hasil) memiliki resiliensi 

yang jauh lebih kokoh dibandingkan paradigma berbasis utang dalam menghadapi volatilitas 

krisis global. 

 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

170 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif deskriptif-analitis dengan pendekatan studi 

pustaka (library research). Data bersumber dari literatur primer dan sekunder yang mencakup 

diskursus filsafat ilmu, ekonomi Islam, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan. Fokus 

prosedur ini adalah mengeksplorasi keterkaitan antara nilai-nilai etika transenden dengan 

pengembangan instrumen ekonomi empiris guna membangun kerangka pemikiran yang 

komprehensif. 

Proses pengumpulan data dilakukan secara sistematis melalui identifikasi konsep 

fundamental seperti Tauhid, keadilan distributif, dan maslahah publik. Data tersebut kemudian 

dipilah berdasarkan relevansinya terhadap dinamika ekonomi digital. Teknik analisis yang 

digunakan adalah analisis isi (content analysis) untuk melakukan dekonstruksi terhadap 

paradigma materialisme, yang selanjutnya direkonstruksi ke dalam bangunan keilmuan 

ekonomi yang sarat nilai (value-bound). 

Tahap akhir penelitian melibatkan analisis komparatif untuk memetakan perbedaan 

filosofis antara netralitas nilai pada ekonomi konvensional dan keterikatan nilai pada ekonomi 

Islam. Melalui teknik sintesis, prinsip-prinsip etis ini dikaitkan dengan fenomena nyata seperti 

resiliensi perbankan syariah dan efektivitas instrumen filantropi. Rangkaian metodologis ini 

bertujuan merumuskan fondasi aksiologis yang mampu mewujudkan sistem ekonomi yang 

lebih manusiawi dan berkelanjutan. 

 

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 

Dikotomi Paradigma: Value-Free Konvensional Vs Value-Bound Islam 

Dalam meninjau landasan filosofis ekonomi Islam, perdebatan mengenai netralitas nilai 

(value-free) dibandingkan dengan ilmu yang terikat nilai (value-bound) menjadi diskursus 

fundamental yang memisahkan paradigma Islam dengan arus utama konvensional. Ekonomi 

konvensional, yang banyak dipengaruhi oleh tradisi positivisme, berupaya memisahkan fakta 

ekonomi dari pertimbangan moralitas dengan alasan objektivitas ilmiah demi mencapai status 

sains murni. Namun, sejumlah kajian filsafat ekonomi menunjukkan bahwa ambisi ekonomi 

konvensional untuk menjadi bebas nilai sering kali justru menjadi kedok bagi kepentingan 

materialistik yang mengabaikan keadilan sosial (Risyda et al., 2025; Salminawati et al., 2025). 

Sebaliknya, dalam pengembangan ekonomi Islam, posisi sarat nilai adalah mutlak karena 

ilmu pengetahuan diyakini selalu membawa pengaruh pandangan dunia (worldview) dari 

penciptanya. Eksistensi aksiologi dalam struktur ilmu pengetahuan tidak berdiri sendiri, 

melainkan berinteraksi secara organik dengan pilar ontologi dan epistemologi. Hubungan 

ketiga pilar ini tidak dapat dipisahkan karena setiap bangunan teori dimulai dari asumsi tentang 

keberadaan (ontologi), cara memperoleh kebenaran (epistemologi), dan tujuan akhirnya 

(aksiologi). Aksiologi sebuah ilmu sangat ditentukan oleh fondasi ontologinya. Jika ontologi 

ilmu ekonomi dipandang sebagai interaksi materi semata, maka aksiologinya cenderung 

materialistis dan mengabaikan aspek transenden. Sebaliknya, dalam perspektif Islam, karena 

ontologinya berakar pada ketuhanan (Tauhid), maka tujuan penggunaan ilmunya wajib 

berorientasi pada pengabdian kepada Tuhan dan kemaslahatan publik.  

Transformasi nilai dalam aksiologi Islam ini berakar secara organik pada prinsip Tauhid 

yang menjadi episentrum dari seluruh bangunan keilmuannya. Tauhid memberikan kesadaran 

filosofis bahwa seluruh sumber daya di alam semesta adalah milik mutlak Allah SWT, 

sementara manusia hanya memegang mandat sebagai pemegang amanah atau khalifah. Hal ini 

mengubah orientasi aksiologi ekonomi dari yang semula berfokus pada akumulasi materi 

secara individualistik menjadi pengelolaan harta yang bertanggung jawab secara spiritual dan 

sosial. Nilai tauhid dalam aksiologi ekonomi Islam menghilangkan dikotomi antara kehidupan 

material dan spiritual, sehingga setiap aktivitas ekonomi, mulai dari produksi hingga konsumsi, 

dipandang sebagai bentuk ibadah dan pengabdian kepada Allah SWT. Konsep ini memastikan 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

171 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

bahwa pengembangan ilmu ekonomi tidak mengarah pada eksploitasi yang merusak, 

melainkan pada ketundukan terhadap aturan Ilahiyah yang melahirkan perilaku ekonomi yang 

jujur, transparan, dan akuntabel melalui kesadaran akan pengawasan Tuhan secara terus-

menerus (muraqabah). 

Dengan demikian, analisis ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam tidak hanya berbeda 

secara teknis dalam hal instrumen (seperti pelarangan riba), tetapi berbeda secara fundamental 

sejak dalam akar filosofisnya. Sementara ekonomi konvensional mengejar objektivitas melalui 

pemisahan nilai, ekonomi Islam mengejar keberkahan melalui penyatuan nilai etika ke dalam 

setiap struktur keilmuannya. Perbedaan filosofis ini tidak berhenti pada tataran konseptual, 

tetapi juga tercermin dalam kinerja dan ketahanan sistem keuangan. Sejumlah penelitian 

empiris menunjukkan bahwa meskipun bank konvensional cenderung memiliki tingkat 

profitabilitas yang lebih tinggi, bank syariah menunjukkan stabilitas sistemik yang lebih 

unggul, terutama dalam kondisi ketidakpastian ekonomi. Hal ini tercermin dari Z-score yang 

lebih tinggi sebagai indikator ketahanan terhadap guncangan ekonomi (Haridah, 2025). 

Paradigma Falah dan Maslahah: Fondasi Etis Ekonomi Islam di Era Kontemporer 

Dalam diskursus aksiologi Islam, konsepsi kesejahteraan mengalami dekonstruksi 

mendalam, bergeser dari sekadar pemuasan keinginan material (utility) menuju pencapaian 

falah. Berbeda dengan paradigma ekonomi konvensional yang sering kali mereduksi 

keberhasilan pada indikator kuantitatif seperti Produk Domestik Bruto (PDB), ekonomi Islam 

memandang kesejahteraan sebagai entitas holistik yang mengintegrasikan dimensi duniawi dan 

ukhrawi. Sebagaimana ditegaskan dalam kajian teoretis (Sunarta et al., 2025), ekonomi Islam 

tidak bersifat netral nilai (value-free), melainkan terikat kuat pada prinsip-prinsip syariah yang 

menempatkan manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab atas kemaslahatan publik.  

Implementasi aksiologi ini mewujud dalam orientasi maslahah yang bertujuan 

memelihara lima fondasi esensial kehidupan (Maqasid al-Shari’ah). Dengan menjadikan 

maslahah sebagai standar etis, aktivitas ekonomi diarahkan untuk mencegah akumulasi 

kekayaan pada segelintir pihak melalui mekanisme spekulatif yang destruktif. Sebaliknya, 

fokus utama dialihkan pada distribusi kekayaan yang adil melalui penguatan instrumen sosial. 

Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa metodologi ekonomi Islam harus berpijak pada 

worldview Islam yang mengintegrasikan realitas ekonomi dengan nilai-nilai ketuhanan 

(Syahputra & Nurhayati, 2022). Kritik terhadap reduksionisme utilitarian ini menunjukkan 

bahwa kesejahteraan sejati (falah) hanya dapat dicapai jika dimensi material diintegrasikan 

dengan nilai spiritual dan moral sebagai karakteristik utama sistem ekonomi Islam (Sunarta et 

al., 2025). 

Kedalaman aksiologi Islam terletak pada sinergi yang tidak terpisahkan antara iman, 

ilmu, dan amal. Dalam perspektif ini, ilmu pengetahuan—termasuk ekonomi—tidak dianggap 

sah secara filosofis apabila hanya berhenti pada tataran kognitif tanpa direalisasikan dalam 

bentuk perbuatan nyata yang memberikan solusi bagi problematika kemanusiaan (Salminawati 

et al., 2025). Pemisahan etika dari sains ekonomi dalam paradigma sekular sering kali 

mengabaikan tanggung jawab moral yang memicu krisis sistemik. Hal ini menuntut metodologi 

ekonomi Islam untuk selalu berpijak pada worldview yang mengintegrasikan realitas material 

dengan nilai-nilai transenden (Syahputra & Nurhayati, 2022). 

Di tengah disrupsi digital, urgensi aksiologi Islam menjadi semakin nyata sebagai filter 

moral terhadap perkembangan teknologi. Tanpa fondasi etis yang kuat, inovasi berbasis 

kecerdasan buatan (Artificial Intelligence) dalam sistem keuangan berisiko terjebak pada 

praktik eksploitatif, seperti diskriminasi data dan predatory lending. Fenomena globalisasi ini 

menuntut generasi digital untuk lebih kritis dalam menghadapi dampak buruk di sektor 

ekonomi dan sosial (Siregar & Matang, 2023). Aksiologi Islam, melalui prinsip tawazun 

(keseimbangan), menuntut agar efisiensi teknologi tidak mengorbankan hak-hak kemanusiaan. 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

172 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Sinergi antara nilai-nilai transenden dan realitas ekonomi saat ini menjadi instrumen 

krusial untuk memitigasi krisis moral global yang kian kompleks. Paradigma ekonomi yang 

memisahkan etika dari sains sebagaimana jamak ditemukan dalam sistem konvensional 

terbukti memperlebar jurang ketimpangan, sehingga urgensi metodologi yang mampu 

menyelaraskan dinamika pasar dengan prinsip kemaslahatan publik menjadi tidak terelakkan 

(Syahputra & Nurhayati, 2022). Selaras dengan itu, dalam dimensi ekologis, visi 

 pembangunan harus direorientasi; bukan sekadar mengejar profitabilitas jangka 

pendek, melainkan harus menyatu dengan integrasi amal saleh sebagai bentuk tanggung jawab 

eksistensial manusia dalam menjaga kelestarian alam sebagai amanah ilahi (Zein et al., 2025). 

Melalui pendekatan holistik ini, ekonomi Islam berevolusi menjadi disiplin yang tidak hanya 

mumpuni secara teknis dan digital, tetapi juga memiliki kearifan ekologis serta keadilan sosial 

yang berakar pada nilai-nilai ketuhanan (Dewi & Nuha, 2025). 

Integrasi Etika dalam Metodologi: Internalisasi Nilai ke dalam Instrumen Ekonomi 

Implementasi aksiologi Islam tidak berhenti pada tataran filosofis, melainkan wajib 

terinternalisasi secara teknis dalam metodologi pengembangan instrumen ekonomi. Jika 

ekonomi konvensional sering kali terjebak dalam metodologi yang menghalalkan segala cara 

demi efisiensi dan maksimisasi profit, aksiologi Islam menuntut adanya “filter moral” yang 

inheren dalam setiap produk keuangan. Ikhwa & Firdaus (2024) menegaskan bahwa larangan 

riba bukan sekadar batasan hukum, melainkan mekanisme untuk mencegah eksploitasi 

sistemik melalui model pembagian keuntungan (mudharabah) dan transaksi berbasis aset riil 

(murabahah). Dengan filter ini, setiap instrumen ekonomi Islam memastikan bahwa 

keuntungan yang diperoleh selaras dengan nilai kemaslahatan (thayyib) dan bebas dari unsur 

kezaliman (dhulm). 

Aksiologi Islam menuntut pergeseran mendasar dari prinsip Risk-Transfer (pemindahan 

risiko) menuju prinsip Risk-Sharing (berbagi risiko), yang berlandaskan kaidah al-ghunmu bi 

al-ghurmi. Ketahanan perbankan syariah dalam menghadapi fluktuasi pasar global menjadi 

bukti nyata efektivitas paradigma ini. Berdasarkan studi Haridah (2025), bank syariah 

menunjukkan stabilitas sistemik yang lebih unggul dibandingkan bank konvensional, 

sebagaimana tercermin dari Z-score yang lebih tinggi sebagai indikator ketahanan terhadap 

guncangan ekonomi. Rochman (2025) menambahkan bahwa ketidakpastian kebijakan 

ekonomi global dan fluktuasi suku bunga internasional berdampak lebih moderat pada bank 

syariah karena fokusnya pada pembiayaan sektor riil. Meskipun masih menghadapi tantangan 

pada rasio Non-Performing Financing (NPF) di beberapa segmen, integrasi prinsip kemitraan 

ini menciptakan ekosistem yang lebih stabil karena setiap transaksi wajib didasari oleh aset riil 

(underlying asset) dan bukan sekadar instrumen derivatif spekulatif. 

Lebih jauh lagi, internalisasi nilai ini menuntut inovasi teknologi keuangan (fintech) 

syariah agar tidak sekadar melakukan “labelisasi” produk konvensional. Efisiensi operasional 

digital harus tetap menjunjung transparansi dan kehalalan akad, sebagaimana diterapkan dalam 

sistem Murabahah digital yang memadukan kecepatan teknologi dengan kepatuhan syariah. 

Dengan demikian, keberhasilan suatu instrumen tidak lagi diukur semata-mata dari 

pertumbuhan aset finansial, tetapi dari sejauh mana teknologi tersebut mampu meningkatkan 

inklusi keuangan dan memberikan kontribusi nyata dalam pengentasan kemiskinan di tingkat 

akar rumput. 

Terakhir, aksiologi Islam dalam metodologi ekonomi mencakup keadilan distributif 

melalui penguatan sektor filantropi sebagai pilar makroekonomi. Berdasarkan laporan tahun 

2023, tingkat pelaporan dan kepatuhan pengelola zakat nasional mencapai “94,87%” dari total 

seluruh lembaga (BAZNAS, 2024). Zakat terbukti secara empiris berkontribusi signifikan 

dalam mereduksi kesenjangan ekonomi melalui pemberdayaan ekonomi produktif, termasuk 

pemberian modal usaha serta dukungan pendidikan dan kesehatan. Dengan mengintegrasikan 

instrumen sosial ke dalam kebijakan ekonomi nasional, ilmu ekonomi Islam menunjukkan 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

173 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

bahwa tujuan akhirnya adalah pemerataan kekayaan. Metodologi ekonomi Islam menjadi 

sarana untuk mencapai keadilan distributif yang inklusif, di mana efisiensi teknis dan 

kecanggihan instrumen selalu tunduk pada otoritas moralitas Islam demi kemaslahatan umat 

(rahmatan lil ‘alamin). 

Tanggung Jawab Ilmuwan dan Praktisi: Dimensi Profetik dalam Aksiologi Ekonomi 

Dimensi pamungkas dalam analisis aksiologis ini berfokus pada subjek pengembang 

ilmu, yakni ilmuwan, akademisi, dan praktisi ekonomi Islam. Dalam diskursus aksiologi Islam, 

ilmu pengetahuan tidak dipandang sebagai entitas netral yang terpisah dari pelakunya, 

melainkan merupakan amanah Ilahiyah yang membawa konsekuensi pertanggungjawaban 

moral yang besar (Salminawati et al., 2025). Berbeda dengan paradigma ekonomi konvensional 

yang cenderung membatasi diri pada peran teknokratis "bebas nilai", intelektual ekonomi Islam 

memikul mandat sebagai khalifah dan pewaris risalah kenabian yang wajib mengintegrasikan 

nilai keadilan dalam setiap praktik ekonomi (Siregar et al., 2024; Risyda et al., 2025). 

Indriastuti dan Heriyawan (2025) menegaskan bahwa konsep ekonomi profetik 

memposisikan ilmuwan sebagai agen perubahan sosial yang mereintegrasi dimensi spiritual ke 

dalam praktik ekonomi. Paradigma ini berakar pada empat pilar kenabian Siddiq, Amanah, 

Tabligh, dan Fathanah yang secara kolektif berorientasi pada pemberantasan eksploitasi dan 

perwujudan kemakmuran inklusif. Konsekuensinya, seorang ekonom Islam tidak boleh 

bersikap apatis terhadap ketimpangan, melainkan harus secara proaktif merancang kebijakan 

yang memihak pada kepentingan kaum dhuafa demi mencapai keadilan sosial-ekonomi yang 

merata (Siregar et al., 2024). 

Kualitas aksiologis seorang praktisi ekonomi Islam termanifestasi dalam integritas 

karakter yang menjadi benteng terhadap praktik moral hazard. Di era keuangan modern, 

internalisasi nilai religius pada institusi keuangan bukan lagi sekadar formalitas ritual, 

melainkan strategi fundamental dalam membangun ekosistem kepercayaan jangka panjang. 

Relevansi aksiologi Islam dalam ekonomi modern terlihat jelas pada bagaimana nilai-nilai 

syariah diubah menjadi standar pelayanan yang manusiawi, di mana kajian terbaru oleh Hakim 

dan Jaharuddin (2025) memberikan bukti bahwa kepuasan nasabah pada perbankan syariah 

sangat dipengaruhi oleh konsistensi bank dalam menerapkan nilai-nilai religius tersebut. 

Artinya, efektivitas aksiologi Islam diukur dari sejauh mana nilai tersebut mampu 

meningkatkan kepercayaan dan kesetiaan masyarakat terhadap institusi keuangan syariah. 

Pendekatan berbasis nilai religius (religious value-based approach) ini terbukti menjadi 

variabel krusial yang memperkuat loyalitas nasabah dan stabilitas industri (Jaharuddin et al., 

2023). Tanggung jawab ini juga mencakup penyediaan solusi atas problematika kontemporer 

melalui pemanfaatan instrumen filantropi, seperti optimalisasi wakaf uang produktif yang 

menyasar generasi milenial (Jaharuddin et al., 2023). Hal ini membuktikan bahwa aksiologi 

Islam menuntut koherensi antara iman, ilmu, dan amal, di mana kecerdasan intelektual 

digunakan sebagai instrumen distribusi kekayaan yang lebih manusiawi. 

Sebagai konklusi, dimensi profetik dalam aksiologi ekonomi Islam menjamin bahwa 

pengembangan ilmu tidak akan pernah mengarah pada eksploitasi yang mereduksi martabat 

kemanusiaan. Ekonom Islam berorientasi melampaui pertumbuhan angka statistik demi 

mewujudkan falah (kesejahteraan paripurna) bagi seluruh lapisan masyarakat, baik di dunia 

maupun di akhirat melalui implementasi ekonomi hijau yang berkelanjutan (Syamsuddin et al., 

2024; Zein et al., 2024). Tujuan Syariah (Maqasid al-Shari'ah) dalam hal ini berfokus pada 

perlindungan kebutuhan esensial manusia termasuk kehidupan, agama, dan martabat yang 

sangat penting bagi pembentukan perilaku etis dan kesejahteraan masyarakat secara luas 

(Abdulhameed, 2021). Dengan demikian, aksiologi Islam mereposisi ilmu ekonomi dari 

sekadar alat analisis pasar menjadi instrumen sakral untuk mewujudkan risalah Rahmatan lil 

'Alamin. 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

174 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Secara teoretis, penelitian ini mengonfirmasi bahwa aksiologi Islam bukanlah sekadar 

lampiran etika yang bersifat opsional, melainkan fondasi eksistensial dalam bangunan ilmu 

ekonomi Islam. Berbeda dengan paradigma ekonomi modern yang sering kali terjebak dalam 

reduksionisme materialistik dan pragmatisme sempit, ekonomi Islam memosisikan dirinya 

sebagai disiplin sarat nilai (value-bound) yang berakar pada wahyu. Penulis berpendapat bahwa 

integrasi nilai Tauhid, keadilan, serta Maqasid al-Shari’ah berfungsi sebagai kompas moral 

yang menjamin agar orientasi ekonomi tetap konsisten pada tujuan pencapaian keseimbangan 

antara dimensi material dan spiritual (falah). 

Lebih jauh lagi, kajian ini menegaskan bahwa kebaruan atau novelty yang ditawarkan 

terletak pada kerangka integratif yang menyatukan dimensi ontologis, epistemologis, dan 

praksis secara holistik. Sejalan dengan tesis yang diajukan oleh Fazira et al. (2024), 

pembangunan sistem ekonomi yang berbasis teologis Tauhid menjadi prasyarat mutlak bagi 

tegaknya keadilan distributif di tengah tantangan global. Hal ini membawa implikasi serius 

bagi pengembangan kurikulum pendidikan ekonomi Islam; di mana institusi akademik tidak 

boleh hanya terpaku pada transfer kemampuan teknis-analitis, tetapi juga harus 

menginternalisasikan kesadaran moral dan tanggung jawab sosial sebagai bagian dari integritas 

ilmiah. Tanpa landasan aksiologis yang kuat, dikhawatirkan praktik ekonomi Islam hanya akan 

terjebak pada kepatuhan formal (formal compliance) terhadap regulasi, tanpa benar-benar 

mampu mewujudkan keadilan distributif yang inklusif. 

Sebagai penutup, tantangan besar di masa depan adalah bagaimana menerjemahkan nilai-

nilai luhur Maqasid al-Shari’ah ini ke dalam instrumen kebijakan publik yang responsif 

terhadap perubahan zaman. Diperlukan sinergi yang lebih erat antara akademisi dan pembuat 

kebijakan untuk merumuskan indikator kinerja ekonomi yang berbasis nilai (value-based 

indicators). Akhirnya, peneliti merekomendasikan adanya kajian lanjutan yang lebih berfokus 

pada eksplorasi empiris mengenai dampak aksiologi Islam terhadap stabilitas sosial dan 

lingkungan, guna membuktikan bahwa ekonomi Islam adalah solusi berkelanjutan bagi tatanan 

global yang kini kian kompleks. 

 

REFERENSI 

Abdulhameed, N. M. (2021). Ethical Dimension of Maqasid al-Shari’ah and its Implication to 

Human Capital Development. 4(1), 20–31. https://doi.org/10.26555/IJISH.V4I1.2621 

Aulia, N. N., Jaharuddin, Sudirman, & Hartutik. (2024). Pengelolaan Zakat di BAZNAS 

Tangerang Selatan Perspektif Maqashid Syariah Ibnu Ashur. Jurnal Ilmiah Ekonomi 

Islam, 10(03), 2671–2679. 

BAZNAS. (2024). Laporan Pengelolaan Zakat Nasional Tahun 2023. 

https://baznas.go.id/assets/images/szn/2023%20-%20LPZN%202023.pdf 

Dewi, A. P., & Nuha, M. A. U. (2025). Revitalisasi Ekonomi Islam: Mengembangkan Model 

Ekonomi Hijau Berbasis Keadilan dan Etika Islam. Jurnal Ekonomi & Bisnis Islam 

(Sahmiyya), 3(1). 

Fazira, D., Amrullah, A. M. K., Siregar, Y. P., & Zein, A. W. (2024). Ontologi Ekonomi Islam: 

Membangun Sistem Teologis yang Berbasis Tauhid dan Kepemimpinan Khalifah. 

Journal of Islamic Economics and Finance, 3(1), 35–50. 

https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i1.2159 

Grahesti, A., Nafii'ah, D. F., & Pramuningtyas, E. (2022). Green sukuk: Investasi hijau berbasis 

syariah dalam mewujudkan ketahanan terhadap perubahan iklim di Indonesia. Jurnal 

Ilmiah Ekonomi Islam, 8(3), 3244-3253. https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6443 

Hakim, U. A., & Jaharuddin. (2025). Building Sharia Bank Customer Loyalty Through a 

Religious Value-Based Approach and Service Satisfaction. Al Qalam: Jurnal Ilmiah 

Keagamaan dan Kemasyarakatan, 19(1). http://dx.doi.org/10.35931/aq.v19i4.4709 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.26555/IJISH.V4I1.2621
https://baznas.go.id/assets/images/szn/2023%20-%20LPZN%202023.pdf
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i1.2159
https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6443
http://dx.doi.org/10.35931/aq.v19i4.4709


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

175 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Haridah, H. (2025). Perbandingan kinerja keuangan antara bank syariah dan bank konvensional 

dalam menanggapi ketidakpastian ekonomi global: Analisis rasio keuangan dan stabilitas 

sistemik. Jurnal Investi Islam, 6(1), 804–815. https://doi.org/10.32806/jii.v6i1.1026 

Hidayanti, N. F. (2022). Ekonomi Sirkular Ummat Meningkatkan Kesejahteraan Civitas 

Akademika dengan Adanya Bisnis Berbasis Al-Maqasid Al-Syariah. JPEK (Jurnal 

Pendidikan Ekonomi dan Kewirausahaan), 6(2), 379–390. 

https://doi.org/10.29408/jpek.v6i2.6767 

Ikhwa, R., & Firdaus, R. (2024). Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi Keuangan: 

Tinjauan Ayat Al-Qur’an, Hadis, dan Pendapat Para Ulama. Jurnal Ilmiah Ekonomi, 

Akuntansi Dan Pajak, 1(4), 98–105. https://doi.org/10.61132/jieap.v1i4.629 

Indriastuti, D., & Heriyawan, M. S. (2025). Peran Etika Ekonomi Islam dalam Perdagangan 

Internasional: Telaah Kritis atas Pemikiran Imam Al-Ghazali. Jurnal Ilmiah Ekonomi 

Islam (JIEI), 11(4), 60–69. 

Jaharuddin, J., Mansah, A., & Utama, R. E. (2023). Preferensi Milenial Berwakaf Uang di 

Jakarta. ILTIZAMAT: Journal of Economic Sharia Law and Business Studies, 2(2). 

https://doi.org/10.55120/iltizamat.v2i2.1369 

Jaharuddin. (2025). Strategic Optimization of Cash Waqf in Indonesia: A Production Function 

and Governance-Based Approach. Multidisciplinary Research Studies in Social 

Sciences, 1(1), 30–41. https://doi.org/10.71312/mrscholar.v1i1.337 

Nurishak, M., Siregar, M. R., & Munandar, A. N. (2025). Etika ekonomi Islam: Menelusuri 

keterkaitan konsep moral dan keuangan dalam perspektif Islam. Jurnal Media Akademik 

(JMA), 3(1). 

Risyda, P. A., Azzahra, R., & Syahinda, T. R. (2025). Analisis Aksiologi dalam Filsafat 

Ekonomi Islam: Integrasi Nilai Keadilan, Etika, dan Kesejahteraan dalam Pembangunan 

Ekonomi Berkelanjutan. Journal of Islamic Economics and Finance, 3(1), 74–82. 

https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i1.2193 

Rochman, F. (2025). Menakar ketahanan bank syariah terhadap gejolak ekonomi global: 

Analisis empiris dengan regresi linear berganda. Ar Rasyiid, 3(1), 17–28. 

https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v3i1.25 

Sabila, W. S., Awaliyah, A. F., & Lubis, F. K. U. (2024). Paradigma filsafat ekonomi syariah 

sebagai suatu solusi kehidupan manusia. Jurnal Akademik Ekonomi Dan Manajemen, 

1(4), 480–492. https://doi.org/10.61722/jaem.v1i4.3523 

Salminawati, S., Fathimah, L., Handayani, I., & Lutfiah, I. (2025). Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi dalam Perspektif Barat dan Islam. Indonesian Research Journal on Education, 

5(1), 1486–1495. https://irje.org/index.php/irje 

Siregar, R. S., & Matang. (2023). Indonesia era globalisasi: Peran dan tantangan generasi kedua 

digital native. At Tawasul: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 2(2). 

Suhendi, A. R., Abdullah, I., Matsani, Q. S., Tsaqif, T. A., Setiawan, I., & Widiantini, N. 

(2025). Peran Keuangan Syariah dalam Meningkatkan Resiliensi Ekonomi di Tengah 

Ketidakpastian Global dan Kebijakan Proteksionis: Tinjauan dari Perspektif Akuntansi 

Syariah. Gunung Djati Conference Series, 56, 347–355. 

Sunarta, D. A., Syafriawati, N., & Lutfi, M. (2025). Paradigma dan Karakteristik Sistem 

Ekonomi Islam: Sebuah Kajian Teoretis dan Filosofis. HISAB: Jurnal Akuntansi 

Lembaga Keuangan Syariah, 1(1), 44–75. 

https://journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/view/14 

Syahputra, A., & Nurhayati, N. (2022). Signifikansi Metodologi dalam Pengembangan Sosial 

Ekonomi Islam. Saree: Research in Gender Studies, 4(1), 38–56. 

https://doi.org/10.47766/saree.v4i1.777 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.32806/jii.v6i1.1026
https://doi.org/10.29408/jpek.v6i2.6767
https://doi.org/10.61132/jieap.v1i4.629
https://doi.org/10.55120/iltizamat.v2i2.1369
https://doi.org/10.71312/mrscholar.v1i1.337
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i1.2193
https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v3i1.25
https://doi.org/10.61722/jaem.v1i4.3523
https://irje.org/index.php/irje
https://journal.uwais.ac.id/index.php/hisab/article/view/14
https://doi.org/10.47766/saree.v4i1.777


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785            ISSN: 2987-1875 

 

176 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Syamsuddin, Nuriana, M. A., & Abbas, N. (2024). UMKM berbasis ekonomi hijau syariah: 

Menuju pembangunan berkelanjutan dengan dukungan lembaga filantropi Islam. Alkasb: 

Journal of Islamic Economics, 3(1), 1-18. https://journal.ua.ac.id/index.php/alkasb 

Telaumbanua, A. J. F., Dwi A, N., Ashauma H, K. A., Sukmaya, & Djou, J. (2025). Literature 

Review: Tantangan dan Peluang Penerapan Etika Bisnis di Era Digital dan Transformasi 

Teknologi. SENMABIS: The Role of AI in Empowering Youth Entrepreneurs, 5. 

http://prosiding.senmabis.nusaputra.ac.id/prosiding/article/view/216 

Tohari, I., & Kholish, M. A. (2020). Maqasid Syariah sebagai Pijakan Konseptual dalam 

Pembaruan Hukum Keluarga Islam Indonesia. De Jure: Jurnal Hukum dan Syari'ah, 

12(1), 1–16. https://doi.org/10.18860/j-fsh.v12i1.6508 

Zein, A. W., Anggraini, D., Harahap, H. I. Y., & Sabrina, T. W. (2024). Falah Sebagai Tujuan 

Akhir dalam Ekonomi Islam: Prespektif Kesejahteraan Dunia dan Akhirat. JIS: Journal 

Islamic Studies, 2(3), 132–142. Retrieved from 

https://yptb.org/index.php/jis/article/view/1098 

 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.785
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journal.ua.ac.id/index.php/alkasb
http://prosiding.senmabis.nusaputra.ac.id/prosiding/article/view/216
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.18860/j-fsh.v12i1.6508
https://yptb.org/index.php/jis/article/view/1098

