
DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

101 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

 

 
 

Media Riset 

Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan 
 

 

ISLAMISASI ILMU DAN IMPLIKASINYA TERHADAP KEBIJAKAN 

EKONOMI ISLAM DI ERA GLOBALISASI 
 

Aqila Judya Shafwa1, Heru Muhalimmy2, Kahila Kamal3, Bunga Anggreini4,  

Azmi Airil Adha5 
Universitas Muhammadiyah Jakarta1,2,3,4,5 

 
1 aqilajudya1@gmail.com 
2 muhalimmyheru@gmail.com 
3 kahilakamal12@gmail.com 
4 bungaanggraini145@gmail.com 
5 azmiairila@gmail.com 

 

 
Informasi artikel  

Diterima : 

20 Desember 2025  

Direvisi : 

15 Januari 2026 

Disetujui :  

26 Januari 2026 
 

 

 

ABSTRACT 

This study examines the influence of the concept of Islamization of 

knowledge on the paradigm and formulation of Islamic economic policy 

in an era of globalization dominated by secular capitalist neoliberalism. 

The main issue raised is the research gap in the form of limited practical 

application of the Islamization of science which has so far been more 

epistemological and institutional in nature to the formulation of trade, 

fiscal, and monetary policies based on the principles of tawhid, maqasid 

sharia, and the values of justice and balance. The objectives of this 

research are to analyze how the ideas of Islamization of knowledge from 

figures such as al-Attas and al-Faruqi influence the framework of Islamic 

economic policy, identify its implications for contemporary policy, and 

formulate a strategic model to overcome implementation challenges amid 

global dynamics. The research uses a qualitative approach through 

library research with thematic content analysis of primary sources (the 

Qur'an, Hadith, works of Islamic thinkers) and secondary sources 

(journals and current literature). The results show that the Islamization 

of knowledge produces a holistic alternative economic paradigm, 

integrating tauhid, khilafah, rububiyyah, and tazkiyah into monetary 

(profit-loss sharing), fiscal (ZISWAF), and real sector policies, and offers 

a strategic model based on maqasid sharia to achieve economic justice, 

inclusiveness, and sustainability in the era of globalization. 

 

Keywords : Economic Globalization, Islamic Economics, Islamization of 

Science, Economic Policy, Maqasid Sharia 
 

 

 

PENDAHULUAN  

Masyarakat saat ini ditandai oleh dominasi ekonomi kapitalis sekuler, integrasi ekonomi 

global, dan aliran informasi yang masif. Namun, globalisasi ini telah melahirkan berbagai 

paradigma, sistem, dan ideologi yang sering bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam yang 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:muhalimmyheru@gmail.com


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

102 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

mendorong kemajuan teknologi dan ekonomi. Situasi ini semakin diperburuk oleh krisis 

epistemologis yang melanda dunia Muslim, di mana penerapan ilmu pengetahuan sekuler dan 

bebas nilai yang diimpor dari Barat menjadi akar dari berbagai masalah, termasuk 

ketidakadilan ekonomi. Berbeda dengan konsep Islam tentang manusia sebagai khalifah, 

ekonomi modern cenderung menyimpang ke arah materialistik dengan model homo 

economicus yang mengabaikan dimensi spiritual dan etis. Untuk mengatasi hal ini, intelektual 

Muslim seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi mengembangkan 

konsep Islamisasi ilmu pengetahuan, yang bertujuan merestrukturisasi ilmu pengetahuan sesuai 

kerangka tauhid, melalui penyesuaian paradigma, prosedur, dan tujuan ilmu agar selaras 

dengan ajaran Islam (Kamalia, 2025). 

Meskipun konsep Islamisasi ilmu pengetahuan telah menjadi diskursus penting dalam 

pengembangan keilmuan Islam, fokus utamanya masih lebih condong pada tingkat 

epistemologis daripada aplikasi praktisnya, terutama dalam pembentukan kebijakan ekonomi 

Islam di tingkat internasional. Beberapa studi terkini menunjukkan bahwa Islamisasi ilmu 

sering dibahas dalam konteks integrasi keilmuan di institusi pendidikan Islam, seperti yang 

dianalisis oleh Ningsih et al. (2022) dalam JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan menggali 

gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai upaya rekonstruksi epistemologi yang berbasis 

tauhid, tetapi masih terbatas pada ranah pendidikan tanpa eksplorasi mendalam terhadap 

implikasi ekonomi (Ningsih, Natsir, & Haryanti, 2022). Sementara itu, Jaih Mubarok et al. 

(2021) dalam "Ekonomi Syariah bagi Perguruan Tinggi Hukum Strata 1" membahas 

bagaimana ekonomi Islam mengintegrasikan prinsip syariah ke dalam produksi, distribusi, dan 

konsumsi, dengan menolak riba, gharar, dan maysir, serta menekankan maqashid syariah untuk 

keadilan dan kesejahteraan (Mubarok, et al., 2021). 

Dari tinjauan literatur tersebut, teridentifikasi research gap yang signifikan: meskipun 

konsep Islamisasi ilmu pengetahuan telah dibahas luas pada tingkat filosofis dan institusional, 

aplikasi praktisnya terhadap pembuatan kebijakan ekonomi Islam seperti kebijakan 

perdagangan, fiskal, dan moneter masih sangat terbatas di era globalisasi. Studi terkini 

cenderung fokus pada integrasi nilai Islam dalam pendidikan dan ekonomi syariah (Mubarok 

et al., 2021; Ningsih et al., 2022), tetapi kurang mengeksplorasi model strategis untuk 

mengatasi hambatan neoliberalisme global yang sering mendominasi kebijakan ekonomi, 

sehingga menghambat implementasi prinsip tauhid dalam kerangka kebijakan yang kompetitif 

dan berkelanjutan. Gap ini semakin mendesak di tengah ketidakpastian global pasca-pandemi 

dan krisis kapitalisme, di mana ekonomi Islam berpotensi menjadi alternatif berbasis nilai 

untuk keadilan sosial dan ekonomi. 

Rumusan masalah dalam penelitian ini difokuskan pada bagaimana konsep Islamisasi 

ilmu pengetahuan memengaruhi paradigma ekonomi Islam di era globalisasi, serta apa 

implikasinya terhadap pembuatan kebijakan perdagangan, fiskal, dan moneter dalam kerangka 

ekonomi Islam. Lebih jauh, penelitian ini juga mengkaji tantangan apa yang dihadapi dalam 

implementasinya, serta bagaimana mengatasinya melalui model strategis yang sesuai dengan 

prinsip tauhid. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mempelajari bagaimana gagasan tentang 

Islamisasi pengetahuan mempengaruhi kebijakan ekonomi Islam dalam konteks globalisasi, 

mengidentifikasi bagaimana gagasan ini mempengaruhi kerangka kebijakan, dan memberikan 

model strategis untuk mengatasi masalah implementasi. Penelitian ini berfokus pada studi 

literatur tentang Islamisasi pengetahuan, mempresentasikan usulan kebijakan yang terintegrasi, 

dan menganalisis contoh kebijakan ekonomi Islam kontemporer. 

Studi ini sangat penting karena menjembatani perbedaan antara pendapat filosofis 

teoretis tentang Islamisasi ilmu pengetahuan dan kebutuhan kebijakan ekonomi Islam di 

hadapan globalisasi neoliberal. Secara teoretis, penelitian ini menggunakan pendekatan 

integrasi untuk memperkuat epistemologi ekonomi Islam. Hasilnya diperkirakan akan 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

103 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

membantu pemerintah, lembaga keuangan Islam, dan pembuat kebijakan membuat kebijakan 

yang sesuai syariah, teknis kokoh, dan kompetitif di seluruh dunia. Studi kreatif ini bertujuan 

untuk membuat model strategis yang menggabungkan tauhid dalam Islamisasi pengetahuan 

dengan penerapan kebijakan ekonomi modern. Model strategis ini bertujuan untuk 

menawarkan opsi berbasis nilai untuk membangun sistem ekonomi yang lebih adil, inklusif, 

dan berkelanjutan di era globalisasi yang penuh dengan ketidakpastian saat ini. 

 

KAJIAN LITERATUR  

Islamisasi Ilmu 

Islamisasi ilmu pengetahuan adalah istilah yang mengacu pada proses menggabungkan 

ide-ide Islam dengan ilmu pengetahuan modern, yang biasanya dianggap sekuler. Beberapa 

tokoh utama dalam bidang ini adalah Ismail Raji al-Faruqi dan Syed Muhammad Naquib al-

Attas. Keduanya mengkritik cara Barat mengatur pengetahuan yang terasa terlalu fakta dan 

tidak terlibat dengan nilai-nilai spiritual. Mereka bercita-cita untuk mendekatkan ilmu 

pengetahuan dengan nilai-nilai Islam, bukan sekadar menyalin ilmu dari Barat tanpa 

mengevaluasi (Ruchhima, 2025). 

Ismail Raji al-Faruqi; Ia mengembangkan gagasan Islamisasi ilmu sebagai jawaban atas 

cara Barat memisahkan fakta dan nilai. Menurutnya, ilmu pengetahuan harus diislamkan agar 

sesuai dengan prinsip Islam. Syed Muhammad Naquib al-Attas; Ia menekankan pentingnya 

memulihkan ilmu pengetahuan ke dalam konsep tauhid dan nilai-nilai Islam yang asli. Ia juga 

ingin memperbaiki cara ilmu diperoleh dan dipahami (Kamalia, 2025). 

Islamisasi ilmu bukan berarti menolak pengetahuan Barat, tetapi melakukan proses 

penyaringan, evaluasi kritis, dan rekonstruksi berdasarkan pandangan hidup Islami (Tauhid), 

guna menghapus pengaruh sekularisme, dualisme, dan etnosentrisme. Prinsip utamanya yaitu 

mengintegrasikan wahyu (Al-Qur’an dan Hadis) dengan akal, serta menempatkan ilmu sebagai 

sarana untuk mencapai tujuan syariah (Ruchhima, 2025). Maqasid al-Syariah adalah dasar dari 

ekonomi Islam, yang bertujuan untuk menghasilkan keuntungan bagi semua orang, 

menegakkan keadilan, dan mengakhiri kemiskinan.   Ini mencakup pelestarian akal, kehidupan, 

agama, keturunan, dan harta benda.   Ekonomi Islam bergantung pada prinsip-prinsip berikut: 

larangan riba (bunga), gharar (ketidakpastian yang ekstrem), maysir (judi), dan kewajiban 

zakat.   Selain itu, ekonomi Islam mendorong penerapan etika dalam bisnis, kerja sama bisnis, 

dan syirkah (kemitraan). 

Fondasi dan Prinsip Ekonomi Islam 

Fondasi ekonomi Islam didasarkan pada prinsip-prinsip syariah, yang menggabungkan 

maqasid, moralitas, dan etika syariah untuk membangun sistem yang adil dan berkelanjutan. 

Prinsip-prinsip dasar bisnis Islam, seperti tauhid, keadilan (adl), dan larangan riba, memastikan 

bahwa perusahaan mengejar keuntungan material sekaligus kemajuan sosial dan spiritual. Ide-

ide universal seperti khilafah dan rububiyah menekankan penerapan prinsip-prinsip ini, yang 

membantu mengarahkan penggunaan yang tepat dari sumber daya alam. Ide-ide ini dikaji dari 

sudut pandang praktis dan teoretis. Dengan ini menunjukkan bahwa fondasi tersebut relevan 

untuk mengatasi ketimpangan ekonomi modern melalui pendekatan holistik yang berbasis Al-

Qur'an dan Hadis (Rayyahun, Amiruddin, & Rifqi, 2025). 

Prinsip utama yang mendasari ekonomi Islam yaitu pencapaian kesejahteraan hidup yang 

adil dan merata, dengan berlandaskan pada ajaran syariat Islam. Dalam konteks ekonomi, lima 

komponen utama Maqasid al-Shariah dicapai: pelestarian agama (hifz al-din), kehidupan (hifz 

al-nafs), akal (hifz al-aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Ekonomi Islam 

menekankan keseimbangan antara tujuan individu dan kolektif serta pemenuhan kebutuhan 

dasar manusia, sehingga kesejahteraan ekonomi harus dipadukan dengan keberlanjutan sosial 

dan moral sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Peningkatan kehidupan sosial dan ranah 

manusia adalah bagian dari pencarian kebaikan yang lebih besar daripada keuntungan moneter 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

104 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

(Handayani, 2018). Tujuan utama ekonomi Islam sendiri adalah untuk memenuhi aspirasi 

manusia akan kehidupan yang baik dan mulia (al-hayah al-tayyibah) serta kebahagiaan dan 

kekayaan di dunia dan akhirat (falah). Inilah makna kemakmuran dalam Islam, yang tentunya 

sedikit berbeda dari definisi ekonomi sekuler dan materialistik tradisional (Azzamani & 

Jaharuddin, 2024). 

Salah satu prinsip utama dalam ekonomi Islam adalah pelarangan aktivitas yang 

merugikan seperti riba (bunga), gharar (ketidakpastian yang ekstrem), dan maysir. Karena riba 

menghasilkan keuntungan tanpa mengambil risiko, dalam ekonomi Islam hal ini dianggap 

sebagai praktik eksploitatif yang bertentangan dengan prinsip pembagian keuntungan yang adil 

dalam transaksi bisnis. Untuk mempromosikan distribusi kekayaan yang lebih adil dalam 

masyarakat, praktik riba dilarang. Selain itu, kontrak ekonomi Islam harus jelas dan bebas dari 

ambiguitas yang dapat merugikan salah satu pihak karena konsep gharar. Dalam situasi ini, 

tidak diperbolehkan untuk terlibat dalam transaksi dengan ketidakpastian yang berlebihan, 

seperti perdagangan spekulatif yang berlebihan. Demikian juga dengan prinsip maysir yang 

melarang segala bentuk perjudian atau spekulasi yang tidak berdasarkan pada usaha nyata atau 

kerja keras (Bakar, 2020). 

Zakat, sebagai salah satu pilar utama dalam ekonomi Islam, bertujuan untuk memastikan 

distribusi kekayaan yang lebih merata dalam masyarakat, dengan cara memaksa individu yang 

mampu untuk menyumbang sebagian hartanya kepada yang membutuhkan. Dalam hal ini, 

syirkah (kerjasama) juga dianjurkan sebagai appear up kerja sama yang tidak hanya 

menguntungkan individu, tetapi juga memberikan kontribusi positif kepada masyarakat. Etika 

bisnis dalam ekonomi Islam mendorong prinsip transparansi, keadilan, dan tanggung jawab 

sosial dalam setiap transaksi ekonomi dan dengan memegang teguh nilai ilahiyah, yang 

membedakannya dari sistem konvensional (Bakar, 2020). Secara keseluruhan, fondasi ini 

menawarkan alternatif yang stabil untuk pembangunan ekonomi berbasis kerakyatan. 

Kebijakan Ekonomi Islam 

Menurut prinsip-prinsip Islam, politik ekonomi Islam terdiri dari kumpulan strategi dan 

kebijakan ekonomi yang dirancang untuk mencapai falah atau kemakmuran total baik di dunia 

maupun di akhirat. Metode ini didasarkan pada Al-Qur'an, Sunnah, ijma', dan ijtihad ulama, 

yang semua menekankan betapa pentingnya menyeimbangkan kepentingan individu dan 

masyarakat untuk membangun sistem ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Konsep keadilan, 

juga dikenal sebagai al-'adl, adalah inti dari kebijakan ekonomi Islam. Keadilan diwujudkan 

melalui perlakuan yang setara dalam kegiatan ekonomi, pelarangan eksploitasi, serta 

penegakan hak dan kewajiban secara proporsional. Islam menolak ketimpangan ekonomi yang 

berlebihan dan mendorong pemerataan kesempatan ekonomi agar seluruh lapisan masyarakat 

dapat merasakan manfaat pembangunan ekonomi (Bakhroni & Muchlis, 2025). 

Menurut Islam, orang kaya tidak boleh menjadi satu-satunya individu yang memiliki 

kekayaan. Oleh karena itu, kebijakan ekonomi Islam menggunakan zakat, infaq, sadaqah, waqf, 

dan larangan menimbun kekayaan untuk mengatur bagaimana pendapatan didistribusikan. 

Kekayaan yang adil bertujuan untuk mengurangi ketimpangan sosial dan mencapai 

kemakmuran yang adil bagi masyarakat. Mekanisme pembagian keuntungan, yang juga disebut 

sebagai pembagian keuntungan dan kerugian, menggantikan sistem bunga dalam kebijakan 

ekonomi Islam, yang menekankan pada pembagian risiko, keadilan, dan transparansi. 

Pelarangan riba diharapkan dapat menjaga stabilitas ekonomi dan mencegah penumpukan 

kekayaan secara tidak sehat. 

Masa depan ekonomi Islam di Indonesia melibatkan analisis pertumbuhan, tantangan, 

dan strategi, di mana kebijakan pemerintah berperan penting dalam penguatan sektor syariah. 

Relevansi ekonomi Islam terhadap tantangan modern termasuk integrasi nilai spiritual dalam 

kebijakan untuk mengatasi masalah lingkungan dan ketimpangan. Di Indonesia, kebijakan 

ekonomi Islam diimplementasikan melalui pengembangan perbankan syariah, pengelolaan 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

105 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

zakat secara nasional, serta penguatan industri halal. Hasil studi empiris menunjukkan bahwa 

zakat dan keuangan syariah memiliki potensi besar dalam pengentasan kemiskinan, meskipun 

masih menghadapi tantangan berupa rendahnya literasi masyarakat dan aspek regulasi 

(Damanik, Amrin, & Albahi, 2024). 

Globalisasi Ekonomi 

Globalisasi adalah kata yang berasal dari kata global, yang berarti universal. Globalisasi 

ekonomi adalah proses yang lambat yang telah menghasilkan kekuatan baru yang sekarang 

mengontrol ekonomi negara. Globalisasi ekonomi dalam perspektif Islam dilihat sebagai 

keniscayaan yang selaras dengan ajaran universal Islam, di mana interkoneksi antarbangsa 

harus diatur oleh prinsip keadilan dan etika syariah. Bagaimana ekonomi Islam menghadapi 

konsep falah sebagai tantangan globalisasi melibatkan analisis kompleksitas seperti 

ketergantungan ekonomi dan dampak lingkungan. Reposisi ekonomi Islam di era globalisasi 

dari perspektif maqasid syariah menekankan adaptasi prinsip-prinsip Islam untuk menghadapi 

dinamika pasar global. Kajian ini menunjukkan bahwa globalisasi tidak bertentangan dengan 

Islam selama diarahkan pada kesejahteraan umat (Safri, 2018). 

Globalisasi ekonomi ini memiliki beberapa ciri yang menunjukkan pada semakin 

terintegrasikanya ekonomi di berbagai negara. Salah satu ciri globalisasi ekonomi ini adalah 

dengan adanya liberalisasi keuangan yakni pelonggaran regulasi yang menjadikan arus modal 

dari satu negara ke negara lainnya bergerak secara leluasa seperti halnya pada portofolio 

investment dan foreign direct investment. Selain itu globalisasi ekonomi ini juga ditandai 

dengan adanya free trade yang memberikan akses secara luas bagi produk dan pelayanan untuk 

memasuki pasar internasional dengan berbagai perjanjian seperti GATT dan berbagai FTA 

lainnya. Selain itu juga ciri penting lainnya ialah dominasi dari institusi keuangan internasional 

seperti IMF, World Bank dan WTO dalam menentukan arah dan kebijakan ekonomi global. 

Ketiga lembaga ini mendorong negara untuk mematuhi pedoman ekonomi pasar dan 

pemangkasan struktural sebagai syarat memperoleh bantuan ekonomi yang semakin 

mendorong peran kapitalisme global (Kholiq, Indriastuti, & Fathoni, 2024). 

Pengetahuan memberikan landasan terkait dengan perumusan Kebijakan Ekonomi Islam 

menuju Keadilan, Keseimbangan, dan Perlindungan Sosial. Dalam kerangka globalisasi, 

integrasi nilai-nilai Islam menjadi fundamental dalam perumusan Kebijakan Ekonomi Islam 

yang berusaha untuk merespons tantangan ekonomi global seperti dalam pengembangan sistem 

keuangan Islam, regulasi perdagangan etis, dan kebijakan redistributif yang bertujuan untuk 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat miskin. Pendekatan ini memiliki potensi besar dalam 

membangun ekonomi yang tidak hanya kompetitif, tetapi juga berkelanjutan dan adil (Sari, et 

al., 2025). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif melalui studi pustaka (library 

research) sebagai kerangka utama. Pendekatan ini dipilih karena sifatnya yang mendalam 

dalam menganalisis teks-teks, baik primer maupun sekunder, sehingga memungkinkan 

eksplorasi konseptual yang komprehensif terhadap topik islamisasi ilmu dan implikasinya pada 

kebijakan ekonomi di era globalisasi. Studi pustaka ini tidak hanya berfungsi sebagai teknik 

pengumpulan data, tetapi juga sebagai bagian dari reformasi metodologi studi Islam yang 

merespons tantangan globalisasi, dengan fokus pada analisis diskursif untuk membangun 

paradigma integratif antara pengetahuan Islam dan dinamika ekonomi kontemporer. Dalam 

konteks ini, penelitian bersandar pada sumber-sumber otoritatif seperti kitab suci Al-Qur’an 

dan Hadis, karya pemikir islamisasi ilmu, dokumen kebijakan, serta literatur akademik 

kontemporer, guna menghindari stagnasi intelektual dan menekankan rasionalitas serta 

sistematisasi pemahaman yang relevan dengan era digital (Khaerussalam, Khaqiqi, & Siregar, 

2025). 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

106 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Prosedur penelitian dilaksanakan melalui studi dokumen dan teks (documentary and 

textual study) yang sistematis. Data primer diperoleh dari nash-nash keagamaan, karya-karya 

fundamental pemikir islamisasi ilmu seperti Al-Attas dan Al-Faruqi, serta dokumen kebijakan 

ekonomi syariah. Sementara itu, data sekunder dikumpulkan dari buku, jurnal, dan laporan 

penelitian terkait. Seluruh data dianalisis dengan analisis isi kualitatif tematik (thematic content 

analysis), meliputi tahap familiarisasi data, koding, pengelompokan kategori, dan sintesis 

tema-tema kunci. 

Untuk memastikan keabsahan temuan, diterapkan strategi validasi kualitatif 

seperti triangulasi sumber, audit trail, dan dependability audit. Hal ini menjamin bahwa 

analisis yang dihasilkan bukan hanya bersifat deskriptif, tetapi juga kredibel dan kontekstual, 

sehingga dapat memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan paradigma ekonomi Islam 

yang holistik dan responsif terhadap tantangan global. Dengan demikian, metode studi pustaka 

yang diterapkan tidak hanya menjawab kebutuhan akademis, tetapi juga memastikan relevansi 

penelitian dalam konteks kompleksitas ekonomi global masa kini. 

 

ANALISIS DAN PEMBAHASAN  

Ekonomi modern kadang digambarkan sebagai ilmu yang netral dalam hal nilai, kritik 

utama terhadap ekonomi tradisional termasuk materialisme, individualisme, dan mengabaikan 

keberlanjutan lingkungan dan keadilan distribusi. Paradigma baru yang mengutamakan 

pengembangan manusia lebih dari kemakmuran ekonomi harus diadopsi segera. Islamisasi 

pengetahuan, khususnya ekonomi, merupakan upaya penting untuk merekonstruksi ilmu 

ekonomi dengan mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam ke dalam domain yang lebih luas 

daripada sekadar melarang riba dan menegakkan zakat. 

 Seringkali, ekonomi konvensional disalahkan karena menyebabkan ketidakadilan, 

ketimpangan sosial, dan eksploitasi sumber daya yang mengabaikan lingkungan. Sistem ini 

mengutamakan keuntungan individu daripada konsekuensi sosial dan moral. Selain itu, 

dipercaya bahwa pendidikan ekonomi sekuler mengabaikan moralitas dan nilai-nilai, yang 

menyebabkan krisis moral dan ketidakseimbangan ekonomi, seperti krisis keuangan berulang 

(Hemas, Afandi, Hukama, & Rohman, 2025). Paradigma baru pembangunan ekonomi 

memprioritaskan pembangunan manusia secara keseluruhan, termasuk aspek moral dan etika, 

bersama dengan efisiensi dan kemajuan ekonomi. Pendekatan ini menekankan etika dalam 

pengambilan keputusan ekonomi, keadilan sosial, dan keberlanjutan ekonomi (Syamsuri, 

2016). 

Konsep Islamisasi Ilmu dalam Ekonomi 

Agenda besar yang dikenal sebagai "Islamisasi pengetahuan" bertujuan untuk 

memasukkan gagasan Islam ke dalam berbagai bidang ilmu modern, seperti ekonomi. Ini lebih 

dari sekadar menghilangkan riba dan menerapkan zakat secara finansial; itu juga melibatkan 

rekonstruksi epistemologi dan metodologi ekonomi sambil menggabungkan nilai-nilai Islam 

seperti keadilan, keseimbangan, dan keberlanjutan. Tokoh seperti Syed Muhammad Naquib 

Al-Attas dan Isma'il Raji al-Faruqi melihat islamisasi informasi sebagai proses evolusioner 

yang mengubah pengetahuan sekuler menjadi sesuatu yang lebih moral dan penuh kasih sayang 

(Setiawan, 2020).  

Selain itu, istilah "Islamisasi ilmu pengetahuan" muncul bersamaan dengan istilah 

"Islamisasi ekonomi". Kedua gagasan tersebut berakar pada keyakinan teologis dan moral yang 

mendorong pengembangan ilmu pengetahuan dari sudut pandang Islam. Namun, faktanya 

adalah bahwa paradigma ilmiah modern telah berdampak negatif pada perkembangan manusia 

modern. Hasil-hasil ini muncul dari ideologi-ideologi ilmiah seperti metafisika, epistemologi, 

dan aksiologi, yang tidak pernah membahas masalah moralitas manusia. (Nurcholis, 2011). 

Prinsip-prinsip ekonomi Islam berasal dari ajaran Islam dan didasarkan pada prinsip-

prinsip etika dan moral yang ditemukan dalam Al-Qur'an dan Sunnah, serta cara para ulama 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

107 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

dan akademisi Muslim menginterpretasikan dan menerapkannya (Hijjah & Jaharuddin, 2024). 

Konsep Islamisasi pengetahuan ekonomi didasarkan pada prinsip-prinsip dasar Islam, seperti 

tauhid, rububiyyah, khalifah, dan tazkiyah. Ekonomi Islam berkembang berkat gagasan ini. 

Pertama, Tawhid menyampaikan dua pelajaran penting tentang ekonomi, meskipun ia 

menegaskan bahwa Allah adalah sumber dari semua aktivitas ekonomi. Sumber daya alam di 

Bumi hanya milik Allah. Satu-satunya tugas manusia adalah mengelola sumber daya tersebut 

untuk mencapai tingkat kemakmuran dan kesejahteraan yang adil bagi kehidupan manusia. 

Dalam hal pengelolaan sumber daya ini, manusia harus mematuhi hukum Syariah. Yang 

ada pada surat Al-Jatsiyah Ayat 18 : 

 

نَ  شَرِيْعَة   عَلٰى جَعَلْنٰكَ  ثمُ   ۝١٨ يَعْلمَُوْنَ  لَْ  ال ذِيْنَ  اهَْوَاۤءَ  تتَ بِعْ  وَلَْ  فَات بعِْهَا الْْمَْرِ  م ِ  

 

“Kemudian kami jadikan bagi kamu syari’ah  dalam berbagai urusan, maka ikutilah 

syariah itu, Jangan ikuti hawa nafsu orang-orang yang tak mengetahui.”  

 Maka dalam semua upaya untuk menghasilkan pendapatan dan pengelolaan sumber 

daya, hukum Allah harus diikuti. Dalam hal yang sama, praktik keuangan seperti menabung, 

berinvestasi, dan berbelanja juga harus mengikuti aturan Allah. Konsep ini berasal dari teori 

ekonomi Islam, atau tawhid. (Agustianto, 2015) 

Kedua, Sumber daya alam cukup untuk memenuhi kebutuhan manusia. Khalifah dapat 

menggunakan kekayaan yang luar biasa ini untuk membantu diri mereka sendiri. Teologi Islam 

mendefinisikan sumber daya sebagai salah satu bagian dari karunia tak terbatas Allah, 

sebagaimana dalam firmannya pada surat Ibrahim ayat 34 : 

 

نْ  وَاٰتٰىكُمْ  نْسَانَ  اِن   تحُْصُوْهَا   لَْ  اٰللِّ  نعِْمَتَ  تعَُدُّوْا وَاِنْ  سَالَْتمُُوْهُ   مَا كُل ِ  م ِ   لظََلوُْم   الِْْ
ٌ
۝٣٤ كَف ار   

 

“Dia telah menganugerahkan kepadamu segala apa yang kamu mohonkan kepada-Nya. 

Jika kamu menghitung nikmat Allah, niscaya kamu tidak akan mampu menghitungnya. 

Sesungguhnya manusia itu benar-benar sangat zalim lagi sangat kufur.” 

Menurut perspektif ekonomi Islam, sumber daya alam dianggap sebagai anugerah tak 

terbatas dari Allah. Ini membedakannya dari perspektif ekonomi konvensional. Akibatnya, 

akar masalah ekonomi adalah ketidakmerataan distribusi daripada kelangkaan. Semua tindakan 

ekonomi, seperti produksi, distribusi, dan konsumsi, dianggap sebagai ibadah kepada Allah 

berdasarkan konsep tauhid. Ketika seorang pelaku ekonomi menerapkan tauhid, mereka hanya 

akan membuat dan menjual barang dan jasa yang halal dan menghindari tindakan yang 

bertentangan dengan hukum syariah, seperti monopoli, riba, dan suap. Setiap tindakan yang 

dia lakukan berasal dari Allah dan dilakukan dengan maksud untuk menyenangkan-Nya. 

(Agustianto, 2015) 

 Rububiyyah menyatakan bahwa Allah, sebagai pencipta, pemilik, dan pemberi rezeki, 

menguasai semua makhluk dan sumber daya di bumi. Salah satu tanda rububiyyah adalah 

menyembah Allah SWT saat menciptakan, memelihara, menjaga alam semesta, 

menghancurkan, menghidupkan kembali, dan menghidupkan kembali manusia. Rububiyyah 

juga mencakup Allah SWT membuat sistem untuk kemakmuran, keberadaan, dan 

kesempurnaan semua makhluk hidup. Tujuan rububiyyah adalah mengarahkan segala sesuatu 

yang diciptakan oleh Allah SWT ke arah kenikmatan (sa'adah) baik di dunia maupun di akhirat 

(Masrizal, Herianingrum, & Sri, 2019). Dalam Surah al-An'am ayat 164, Allah SWT 

mengatakan : 

 

هوَُ  رَبًّا ابَْغِيْ  اٰللِّ  اغََيْرَ  قلُْ  زْرَ  وَازِرَة   تزَِرُ  وَلَْ  عَليَْهَا   الِْ   نفَْس   كُلُّ  تكَْسِبُ  وَلَْ  شَيْء    كُل ِ  رَبُّ  و  ِ اِلٰى ثمُ   اخُْرٰى   و   

رْجِعكُُمْ  رَب كُِمْ  ۝١٦٤ تخَْتلَِفوُْنَ  فيِْهِ  كُنْتمُْ  بِمَا فيَنُبَ ِئكُُمْ  م   

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

108 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Apakah aku (pantas) mencari tuhan selain Allah, 

padahal Dialah Tuhan bagi segala sesuatu. Setiap orang yang berbuat dosa, dirinya sendirilah 

yang akan bertanggung jawab. Seseorang tidak akan memikul beban dosa orang lain. 

Kemudian, kepada Tuhanmulah kamu kembali, lalu Dia akan memberitahukan kepadamu apa 

yang dahulu kamu perselisihkan.”” 

Dalam ayat ini, istilah "Tuhan" (Rab) menunjukkan bahwa Allah SWT adalah satu-

satunya Tuhan yang memiliki kekuatan dan otoritas atas semua yang ada di alam semesta, dan 

bahwa Dia adalah satu-satunya Tuhan yang dapat memerintah, melindungi, mengontrol, dan 

mengawasi semuanya. Akibatnya, ayat ini mewajibkan setiap orang yang beragama Islam 

untuk menaruh iman kepada Allah dan benar-benar mendedikasikan semua usaha mereka 

kepada Allah. Aturan dasar alam ini mendorong pembagian sumber daya alam dan 

menekankan konsep pengembangan sumber daya yang sehat. Allah SWT menetapkan proses 

ini untuk menjamin pertumbuhan sumber daya alam yang stabil dan berkelanjutan. Kemajuan 

ekonomi terjadi di bangunan suci ini. (Masrizal, Herianingrum, & Sri, 2019) 

Sementara khalifah atau Imam A'zhom, juga disebut Khalifatul Muslimin, adalah 

pemimpin tertinggi Muslim di seluruh dunia (Winarni & Sulistiyo, 2017). Khalifah  menunjuk 

manusia sebagai wakil Allah di bumi dan bertanggung jawab atas penggunaan sumber daya 

secara adil dan bijaksana, aktivitas ekonomi merupakan bentuk ibadah kepada Allah yang 

berbeda dengan urusan duniawi.  

Untuk membangun sistem ekonomi yang sesuai dengan keadilan sosial. Prinsip-prinsip 

ekonomi yang luas yang diambil dari Al-Qur'an dan Sunnah membentuk dasar sistem ekonomi 

Islam, yang sesuai dengan zaman dan lingkungannya (Wibawanti & Jaharuddin, 2022). 

Dengan demikian, persaudaraan manusia dapat diperkuat dengan gagasan bahwa semua orang 

sama, tanpa memandang agama mereka. Persaudaraan manusia membantu perkembangan 

umat manusia secara keseluruhan dengan memperkuat cinta dan kasih sayang antara satu sama 

lain yaitu, ketaatan kepada Allah, kepatuhan terhadap perintah-Nya, dan penolakan terhadap 

larangan-Nya. Ini menunjukkan betapa pentingnya keadilan dalam konteks globalisasi 

ekonomi, di mana orang-orang dari berbagai negara, agama, dan kelas sosial-ekonomi terlibat 

dalam transaksi komersial yang adil (Kristiyanto, 2022).  

Lalu Tazkiyah berarti membersihkan hubungan manusia dengan Allah SWT, sesama 

manusia, lingkungan mereka, tanah air, dan bangsa mereka. Menurut Ibn Taymiyyah, al-

tazkiyah berarti "menyucikan sesuatu secara fisik, mental, dan spiritual." Orang yang 

menyucikan hati mereka dianggap beruntung oleh Allah SWT, sementara mereka yang 

menodainya dianggap malang (Masrizal, Herianingrum, & Sri, 2019). Allah SWT disebutkan 

dalam Surah Asy-Syams Ayat 8–10 : 

 

۝١٠ ۝٩ وَقَدْ  خَابَ  مَنْ  دسَٰىهَا    ۝٨ قَدْ  افَْلَحَ  مَنْ  زَكٰىهَا     فَالَْهَمَهَا فجُُوْرَهَا وَتقَْوٰىهَا   

 

“Maka  Allah  mengilhamkan  kepada  jiwa  itu  jalan  kefasikan  dan ketaqwaannya. 

Sesungguhnya  beruntunglah  orang  yang menyucikan jiwa  itu dan  sesungguhnya merugilah 

orang yang mengotorinya” 

 Tazkiyah bertujuan untuk mencapai kesetaraan yang akan menghasilkan keadilan dan 

mengakhiri ketidakstabilan sosial. Semua ini akan menghasilkan pembangunan berkelanjutan. 

Pada dasarnya, konsep pembangunan berkelanjutan mengacu pada penerapan prinsip 

rububiyah yaitu prinsip pendidikan, pemeliharaan, dan kelanjutan menuju kesempurnaan, 

serupa dengan sifat Allah. Maka tazkiyah mencakup pembersihan jiwa dan pembentukan nilai-

nilai sosial dan pribadi. (Malihah & Lutfatul, 2024) 

Ada tiga kategori yang luas di mana konsep ekonomi Islam termasuk. Prinsip-prinsip ini 

didasarkan pada lima nilai universal: tauhid (iman), "adl" (keadilan), nubuwwah (kenabian), 

khilafah (pemerintahan), dan ma'ad (hasil). Dari lima nilai universal ini, tiga prinsip turunan 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

109 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

dikembangkan: keadilan sosial, kebebasan bertindak atau berusaha, dan kepemilikan multi-

bentuk. 

 
Gambar 1. Prinsip Umum Ekonomi Islam 

Sumber : (Handayani, 2018) 

 

Kekuatan sebuah bangunan, seperti fondasi, ditentukan oleh lima nilai universal. Karena 

kesatuan Allah, atau tauhid, kita akan dimintai pertanggungjawaban oleh Allah atas segala 

sesuatu yang kita lakukan di dunia ini dan di akhirat. "Adl", atau keadilan, mengacu pada fakta 

bahwa Allah telah memerintahkan manusia untuk bertindak adil dan menghindari menyakiti 

orang lain demi kepentingan diri sendiri. Semua aspek kehidupan dicontohkan oleh kenabian, 

atau nubuwah. Pemerintah dan khilafah harus menghindari distorsi agar ekonomi berjalan 

lancar. Menurut agama Islam, keuntungan duniawi akan mengikuti keuntungan akhirat. 

(Handayani, 2018) 

Nilai tauhid membentuk dasar bagi bagian kedua. Prinsip-prinsip adl dan tauhid 

berfungsi sebagai dasar kepemilikan multigenerasi. Sementara agama Islam mengakui bahwa 

seseorang, negara, atau generasi tertentu memiliki kepemilikan, Allah SWT tetap merupakan 

pemilik utama. Landasan kebebasan bertindak, atau kebebasan berusaha, adalah prinsip-prinsip 

nubuwwah, adl, dan khilafah. Sesuai dengan prinsip-prinsip ini, setiap individu memiliki hak 

untuk membuat keputusan secara mandiri. 

Orang-orang harus meneladani sifat-sifat para rasul dalam hubungan antarmanusia 

(siddiq, amanah, fathanah, dan tabligh).   Untuk menghindari distorsi ekonomi, mereka juga 

harus menghormati hukum dan melindungi keadilan. Menurut prinsip khilafah dan ma'ad, 

pemerintah bertanggung jawab untuk memenuhi kebutuhan dasar manusia dan menegakkan 

keseimbangan sosial sehingga orang kaya dan miskin setara. Prinsip ini merupakan landasan 

keadilan sosial, yang sering disebut sebagai kesetaraan sosial. (Handayani, 2018) 

Dari sudut pandang Islam, sistem Syariah, yang menekankan etika, keadilan, dan 

tanggung jawab sosial, merekonstruksi konsep ekonomi dasar seperti perilaku rasional, 

kepemilikan, dan uang. Uang tidak hanya dapat digunakan untuk membeli barang, tetapi juga 

harus bebas dari sifat negatif dan digunakan untuk meningkatkan kemakmuran umum. Hak 

milik harus digunakan untuk melindungi manusia dengan melindungi mereka dari pelanggaran 

dan mempromosikan keadilan. Ini karena kepemilikan dianggap sebagai amanah Tuhan. 

Dalam Islam, perilaku rasional tidak hanya berfokus pada mengoptimalkan kekayaan duniawi 

tetapi juga pada aspek spiritual dan sosial, seperti menjaga keseimbangan antara dunia dan 

akhirat serta kesejahteraan umum. 

Ide-ide ini mendukung pembaruan ekonomi sebagai bidang yang menggabungkan ide-

ide Islam dengan menekankan baik aspek ekonomi secara keseluruhan maupun aspek moral 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

110 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

dan etisnya. Tujuan Islamisasi ekonomi adalah untuk membangun sistem ekonomi yang stabil 

yang menyeimbangkan aspek material dan spiritual untuk mencapai kemakmuran duniawi dan 

abadi. 

Kerangka Epistemologi Baru 

Epistemologi, atau teori pengetahuan secara langsung dan tidak langsung, telah menjadi 

salah satu topik utama diskusi di kalangan filsuf sejak zaman kuno. Para sejarawan filsafat 

mengatakan bahwa Socrates dengan tegas menolak keyakinan para Sofis tentang kebenaran 

pengetahuan (Ali Hamzah, 2018). 

Epistemologi Islam menekankan keseluruhan pengalaman dan realitas, serta mendorong 

berbagai pendekatan dalam memahami alam semesta sehingga pengetahuan dapat diperoleh 

baik melalui akal maupun wahyu (dari Allah). Epistemologi Islam juga menempatkan 

penekanan yang kuat pada pengejaran pengetahuan di semua bidang, termasuk ekonomi Islam, 

dalam kerangka prinsip-prinsip abadi yang menjadi landasan masyarakat Muslim. Dalam hal 

ini, semua pengetahuan dan kebenaran berasal dari Allah (Rayuanda & Thamrin, 2022). 

Islam menjadi dasar epistemologi pengetahuan. Epistemologi Islam berpendapat bahwa 

Allah, atau Tuhan, adalah sumber utama pengetahuan dan kebenaran. Namun, epistemologi 

Islam juga berfokus pada manusia sebagai pencari kebenaran, dengan manusia didefinisikan 

sebagai subjek yang mencari kebenaran. Manusia berusaha untuk memahami dunia karena 

mereka adalah wakil Allah. (Arwani, 2012) 

Dari perspektif epistemologis, ekonomi berasal dari pengamatan (empirisme) fenomena 

sosial di masyarakat untuk memenuhi kebutuhannya. Untuk menarik kesimpulan umum, 

pengamatan tersebut kemudian digeneralisasikan menggunakan premis-premis khusus. 

Sebagai ilustrasi, pertimbangkan teori ekonomi tentang permintaan, yang menyatakan bahwa 

“harga barang tersebut akan otomatis naik jika permintaan terhadap barang tersebut 

meningkat.” Hipotesis ini didasarkan pada pengalaman dan data dunia nyata yang terus-

menerus dievaluasi oleh ekonom. Berdasarkan cara kerjanya, teori-teori ekonomi 

dikategorikan ke dalam konteks penemuan (context of justification). 

Sebaliknya, para fuqaha memperoleh fiqh mu'amalat melalui studi langsung Al-Qur'an 

dan Hadits. Dengan menggunakan prinsip-prinsip ushuliyah, mereka menciptakan berbagai 

standar yang harus diterapkan dalam kehidupan ekonomi masyarakat. Formulasi-formulasi ini 

dicapai melalui penalaran deduktif, yang mengarah pada rasionalisme. Berikut ini adalah 

contoh dari prinsip-prinsip usuliyyah : 

 

بَاحَةُ  الْحِلُّ  الْمُعَامَلاتَِ  فِي الشُّرُوْطِ  فِي الْأصَْلُ  بِدلَِيْل   إلِْ   وَالِْْ  

  

“Hukum asal menetapkan syarat dalam mu’âmalah adalah halal dan diperbolehkan 

kecuali ada dalil (yang melarangnya” 

Dalam ekonomi, hampir semua transaksi komersial diperbolehkan selama tidak ada nash 

yang melarangnya. Perbankan konvensional melarang bunga dan riba sebagian besar karena 

keduanya dilarang dalam banyak kitab suci. Dalam filsafat ilmu pengetahuan, metode ini 

disebut penalaran (context of justification) (Arwani, 2012). 

Islamisasi ekonomi memberikan kerangka epistemologis baru yang mengubah 

paradigma ekonomi konvensional dengan menolak gagasan bahwa ekonomi bersifat netral dan 

menempatkannya di bawah pengaruh konsep etika dan metafisika Islam (Basri, 2025). Metode 

ini menghasilkan paradigma alternatif yang komprehensif dan praktis sambil menetapkan 

ekonomi sebagai bidang yang penting yang berbasis Al-Qur'an dan Sunnah (Mujiono, 2023). 

Ia berbeda dari perspektif ekonomi sekuler, yang membedakan fakta material dari prinsip 

moral. Epistemologi ini berfokus pada konsep tauhid, yang menggabungkan elemen material 

dan spiritual menjadi satu kesatuan yang menyeluruh. Hal ini menantang pemisahan antara 

etika dan keuangan, yang biasanya terlihat dalam filsafat Barat. 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

111 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Islamisasi ilmu dapat dilakukan dalam dua cara yang saling terkait, menurut Al-Faruqi 

dan Al-Attas, yaitu :  

1. Memisahkan semua bidang ilmu baru, terutama di bidang humaniora, dari bagian-bagian 

pengetahuan yang sudah ada yang membentuk budaya dan peradaban Barat. Di sini, ia 

menantang orang Islam untuk menilai secara kritis teori, ide, landasan, dan prinsip-prinsip 

ilmu pengetahuan modern. 

2. Menggabungkan prinsip-prinsip Islam dan menggunakannya sebagai landasan bagi semua 

disiplin ilmu pengetahuan kontemporer. (Nurhidayat, 2020) 

Oleh karena itu, gagasan Al-Attas tentang Islamisasi ilmu pengetahuan masih digunakan 

secara luas, meskipun ia tidak melakukannya secara eksplisit. Akibatnya, Al-Faruqi 

mengembangkan konsep ini sebagai tanggapan terhadap dua hal: sains modern yang sekuler 

dan Islam yang terlalu religius. Ia ingin menghasilkan pengetahuan baru yang lengkap dan 

penting tanpa membedakan antara keduanya (Nurhidayat, 2020). 

Namun, Al-Faruqi melangkah lebih jauh dengan menawarkan kerangka kerja lengkap 

untuk mengungkap epistemologi Islam modern. Hasil dari bertahun-tahun upaya, programnya 

untuk mengislamkan pengetahuan telah dibahas di berbagai forum internasional. Islamisasi 

pengetahuan adalah proses mengubah informasi menjadi lebih islami (Setiawan, 2020).  

Islamisasi ilmu pengetahuan telah memengaruhi kebijakan ekonomi di era globalisasi 

dengan menekankan keadilan sosial (adl) dan keseimbangan (i'tidal) sebagai tanggapan 

terhadap kelemahan sistem kapitalisme materialistik dan individualistik. Kebijakan seperti 

zakat institusional, larangan riba, dan tanggung jawab pengelolaan sumber daya khalifah 

mendorong pertumbuhan inklusif. Selain itu, kebijakan ini mengintegrasikan prinsip tazkiyah 

ke dalam etika bisnis yang berkelanjutan dan mencegah pasar bebas mengeksploitasi kelompok 

yang kurang beruntung. Paradigma ini mendorong kebijakan moneter syariah seperti 

mudharabah, yang melindungi stabilitas keuangan global dan menghindari spekulasi yang 

merugikan. 

Implikasi terhadap Formulasi Kebijakan 

Proses rekonstruksi epistemologis yang mendalam memungkinkan ekonomi untuk 

diislamkan. Ia menawarkan kerangka pemikiran yang berbeda yang didasarkan pada Al-Qur'an 

dan Sunnah. Untuk menggantikan keyakinan akan netralitas ekonomi sekuler tradisional, ia 

menggunakan epistemologi rububiyyah, tazkiyah, ontologi tauhid, dan aksilogi maqasid al-

shariah. Kerangka kerja ini menantang pemisahan nilai-nilai Barat dan memastikan bahwa teori 

dan kebijakan terhubung dengan konsep kesatuan Allah sebagai pemilik rezeki dengan 

mengembangkan ekonomi holistik yang berasal dari sumber-sumber wahyu, logika, dan 

empiris. Hal ini menghasilkan metode yang menggabungkan normativisme etis dengan 

positivisme logis untuk mencapai kedua tujuan duniawi dan akhirat (Sadr, 2018). 

Di era globalisasi yang didorong oleh ketidakadilan struktural dan kapitalisme 

spekulatif, kekuatan untuk mempengaruhi pembentukan kebijakan telah meningkat pesat. 

Islamisasi ilmu pengetahuan mengkritik alat moneter-fiskal tradisional yang didasarkan pada 

riba dan materialisme. Di sisi lain, ia menciptakan alternatif syariah yang inklusif, 

berkelanjutan, dan fleksibel untuk ekonomi terintegrasi. Ini ditunjukkan oleh keberhasilan 

model moneter Bank Indonesia (BI) dan Bank Sentral Malaysia (CB Malaysia). Berikut ini 

adalah beberapa kebijakan yang ada : 

1. Kebijakan Monoter 

Kebijakan yang dibuat oleh pemerintah untuk meningkatkan ekonomi dengan mengatur 

jumlah uang yang beredar dikenal sebagai kebijakan moneter. (Endaryono, Susilo, & 

Djuhartono, 2024). Untuk menjaga stabilitas kondisi makroekonomi, kebijakan moneter 

mengontrol jumlah uang yang beredar dalam perekonomian. Tujuan kebijakan ini adalah untuk 

mendorong keseimbangan produksi serta menjamin stabilitas harga dan inflasi. Sebagian besar 

bidang ekonomi kapitalis dipengaruhi oleh sistem suku bunga. Karena sektor moneter 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

112 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

menghasilkan keuntungan lebih cepat daripada sektor riil, sektor moneter berkembang lebih 

cepat (Sukmawati, Komariyah, Fitriati, & Asshiddiqi, 2024). Dan untuk menjaga keadilan dan 

stabilitas nilai, pandangan ekonomi Islam tentang uang sebagai sekadar alat tukar daripada 

komoditas yang dapat diperdagangkan untuk keuntungan menuntut pembentukan instrumen 

moneter berbasis Syariah.  

Uang tidak boleh digunakan sebagai aset spekulatif karena dianggap sebagai ukuran nilai 

yang netral. Hal ini bertentangan dengan prinsip tauhid dan khalifah, yang mengatakan bahwa 

kelebihan uang  harus digunakan untuk kebaikan masyarakat melalui zakat atau distribusi yang 

adil, menghindari inflasi sebagai bentuk ketidakadilan yang terselubung. Oleh karena itu, 

sektor yang produktif dan menguntungkan dapat beroperasi dengan baik dengan kontrol 

kuantitatif pada penyaluran pembiayaan dan sistem yang dapat memastikan alokasi 

pembiayaan (Wahyuni & Saidah, 2024). 

Bank bertindak sebagai mitra risiko bersama nasabahnya dengan alat pembagian 

keuntungan seperti mudharabah dan musyarakah, mendorong alokasi pinjaman yang produktif 

daripada spekulatif, dan memastikan pertumbuhan ekonomi riil yang berkelanjutan di era 

globalisasi. Sistem suku bunga telah diganti dengan perjanjian pembagian keuntungan (PLS 

atau profit-loss sharing). Murabahah (penjualan angsuran), sukuk (obligasi berbasis aset riil), 

dan ijara (sewa menyewa syariah) adalah opsi tambahan. Semua ini menggunakan intervensi 

dinamis untuk menyesuaikan diri dengan perubahan ekonomi tanpa memberikan suku bunga 

tetap, sehingga mengurangi siklus boom-bust kapitalis. Selain itu, instrumen kebijakan 

moneter Islam berbeda dari instrumen konvensional karena menggunakan konsep pembagian 

keuntungan daripada bunga sebagai alat utama (Sukmawati, Komariyah, Fitriati, & Asshiddiqi, 

2024). 

2. Kebijakan Fiskal 

Kebijakan fiskal pada dasarnya adalah undang-undang yang menetapkan berapa banyak 

uang yang dikeluarkan dan diterima negara. Pendanaan negara dapat berasal dari pajak, sumber 

non-pajak, pinjaman, atau bantuan asing selama reformasi. Akibatnya, kebijakan pemerintah 

yang efektif dalam mengelola dana publik untuk mendorong investasi, produksi, peluang kerja, 

stabilitas harga, dan konsumsi dapat membantu perekonomian nasional. Keuangan negara tidak 

hanya berfungsi sebagai "sarana" untuk mencapai tujuan pembangunan seperti keadilan, 

stabilitas, dan pertumbuhan, tetapi juga sangat penting untuk membiayai operasi sehari-hari 

pemerintah (Fathurrahman, 2012). 

Zakat dianggap sebagai bagian penting dari sistem fiskal yang wajib berdasarkan tingkat 

kekayaan tertentu. Selain itu, ia berfungsi sebagai stabilisator otomatis sosial, mengurangi 

kemiskinan dan ketimpangan (Habibi, Izzanour, Wulandari, & Sukmawati, 2025). Zakat, infaq, 

sadaqah, dan waqf, atau ZISWAF, adalah alat utama dalam kebijakan fiskal dalam kerangka 

Islamisasi ekonomi yang berfungsi sebagai alat untuk redistribusi kekayaan dan pengentasan 

kemiskinan. Mereka menyempurnakan fungsi dari pajak, yang lebih bersifat regulasi dan 

stabilisasi fiskal, yang juga dikenal sebagai dhalabah.  

Anggaran Pendapatan dan Belanja Negara (APBN) adalah cara negara mengelola 

keuangan untuk meningkatkan kemakmuran rakyat setiap tahun (Subekan & Azwar, 2024). 

Konsep anggaran negara Islam didasarkan pada prinsip keadilan, manfaat, dan kepercayaan. 

Ini ditekankan dalam pengelolaan anggaran negara dengan tujuan untuk mempromosikan 

kesejahteraan umum tanpa membedakan siapa pun. Anggaran negara harus dikelola dengan 

zakat sebagai hak delapan golongan (ashnaf), khusus untuk kelompok mustahik, agar tidak 

terbatas oleh ide defisit anggaran tahunan seperti dalam sistem kapitalis. Anggaran juga harus 

fleksibel dan sesuai dengan kebutuhan masyarakat dan ekonomi yang berubah (Utomo, 2025). 

Dalam praktiknya, pemerintah bertindak sebagai khalifah dalam pengelolaan keuangan 

publik. Mereka mengawasi pengeluaran yang tidak efisien dan boros dan menerapkan prinsip 

efisiensi dan transparansi untuk mencegah korupsi dan kebocoran anggaran (Sarwanto, 2021). 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

113 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Zakat tidak hanya mendorong transfer kekayaan, tetapi juga berfungsi sebagai modal sosial 

dan ekonomi untuk pembangunan berkelanjutan, mendukung pendidikan, kesehatan, dan 

proyek infrastruktur sosial serta pengurangan kemiskinan. Waqaf produktif juga menawarkan 

sumber pendanaan jangka panjang yang berbeda yang mendorong pertumbuhan sektor riil dan 

ekonomi rakyat. 

Dalam konteks Islamisasi ilmu pengetahuan, kebijakan fiskal berfungsi sebagai alat 

makroekonomi dan merupakan bagian integral dari prinsip-prinsip sosial dan moral. Oleh 

karena itu, pengelolaan anggaran yang adil membutuhkan integritas yang tinggi dari pejabat 

pemerintah dan pelaksanaan yang ketat dari hukum Syariah dengan tujuan utama untuk 

kesejahteraan rakyat (dm/al, 2024). 

3. Kebijakan Sektor Rill 

Ekonomi Islam, yang berasal dari Islamisasi ilmu pengetahuan, menentang ekonomi 

spekulatif, yang menyebabkan ketidakstabilan dan ketidaksetaraan, dan menekankan sektor riil 

sebagai pilar utama pertumbuhan ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Syirkah, juga dikenal 

sebagai kolaborasi atau kemitraan, mendorong orang untuk terlibat dalam usaha yang 

menguntungkan yang menempatkan nilai tinggi pada hasil bersama dan pertanggungjawaban 

untuk menciptakan ekonomi rakyat. Strategi ini, yang menekankan nilai kolaborasi dan 

solidaritas sosial, menghasilkan pertumbuhan ekonomi yang berfokus pada distribusi yang adil 

dari keuntungan ekonomi dan pembentukan modal individu. 

Karena UMKM menggerakkan perekonomian lokal, menyerap tenaga kerja terbanyak, 

dan berkontribusi pada distribusi pendapatan yang lebih adil, kebijakan yang mendukung 

UMKM harus menjadi prioritas utama. Dengan menerapkan keuangan syariah, insentif zakat 

produktif, dan fasilitasi manajemen berbasis syari'ah, UMKM memiliki kemampuan untuk 

meningkatkan produktivitas, kreativitas, dan daya saingnya di pasar global. Selain itu, 

kebijakan memajukan pelatihan kewirausahaan, akses pasar yang adil, dan pertumbuhan 

ekonomi lokal yang berkelanjutan (Novitasari, 2024). 

Melalui penggunaan wakaf yang produktif dan dana zakat yang dikelola dengan baik, 

sektor riil ekonomi Islam juga didorong untuk berkembang. Infrastruktur, pendidikan, industri 

ringan, dan pertanian semuanya berkembang karena hal ini. Metode ini meningkatkan stabilitas 

dan ketahanan ekonomi nasional sambil mengurangi ketergantungan pada ekonomi spekulatif 

dan investasi yang tidak produktif. Metode ini menunjukkan bahwa Islamisasi ilmu 

pengetahuan adalah kritik terhadap sistem kapitalis sekaligus cara untuk mengubah kebijakan 

sektoral untuk menciptakan ekonomi yang inklusif dan berkelanjutan. 

4. Kebijakan Keuangan dan Perbankan 

Proses Islamisasi ekonomi, praktik perbankan Islam kontemporer telah menghadapi 

banyak kritik. Praktik-praktik ini sering menyimpang dari maqasid al-shariah (tujuan syariah), 

di mana kontrak murabahah dan ijarah mendominasi, yang sebanding dengan utang hanya 

dalam istilah. Akibatnya, teknik-teknik ini tidak dapat mencapai keadilan sosial, pelestarian 

kekayaan, atau keduanya (hifz al-mal). Teknik-teknik ini sering mengabaikan komponen sosial 

seperti pemberdayaan komunitas dan pengentasan kemiskinan, memprioritaskan keuntungan 

ekonomi jangka pendek daripada pembagian risiko (mudharabah atau musyarakah), dan 

memungkinkan eksploitasi melalui aturan AAOIFI yang longgar. Selain itu, perbankan Islam 

tidak lagi memiliki legitimasi di ekonomi Muslim terbesar, termasuk Indonesia (Aziz, 2024). 

Untuk peran dan upaya para cendekiawan Muslim modern dan dewan syariah dalam 

menyelesaikan kompleksitas yang terus berubah dan berkembang dalam ekonomi dan 

keuangan Islam saat ini, sangat penting untuk melakukan analisis yang mendalam dan logis 

terhadap konsep Maqasid Al-Syariah. Iqtishad menyatakan bahwa tanpa Maqasid Al-Syariah, 

pengetahuan tentang perbankan Islam akan sangat terbatas dan kaku. Selain itu, seorang ahli 

dan praktisi perbankan Islam tidak akan dapat memahami ekonomi Islam secara keseluruhan. 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

114 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Jika Maqasid Al-Syariah tidak dimasukkan ke dalam produk keuangan, kerangka regulasi, dan 

fatwa, inti dari kepatuhan syariah akan hilang. 

Dalam hal yang serupa, pengembangan fiqh muamalah dan aturan keuangan akan 

menjadi kaku dan stagnan tanpa adanya Maqasid Al-Syariah, yang menghambat perluasan dan 

inovasi sektor tersebut. Ketika melakukan inspeksi terhadap bank syariah, pengawas regulator 

akan dengan mudah menunjuk pihak yang bertanggung jawab jika mereka tidak memahami 

Maqasid Al-Syariah. Selain itu, regulator (pengawas) akan dengan mudah menolak produk 

syariah yang inovatif. 

Ketentuan dan persyaratan yang berkaitan dengan hukum Syariah akan menjadi ambigu, 

kaku, dan rentan terhadap kesalahan fatal jika Maqasid Al-Syariah tidak dipahami. Keuangan 

Islam menjamin fleksibilitas dan adaptasi dalam fiqh muamalah dengan mengadopsi Maqasid 

Al-Syariah, yang menyelaraskan prinsip-prinsipnya dengan kondisi yang sesuai untuk setiap 

waktu dan tempat (shalihun li kulli zaman wa makan). Karena itu, bank-bank Islam dapat 

berkembang lebih cepat berkat penerapan Maqasid Al-Syariah, yang mendorong kreativitas 

dan inovasi dalam penciptaan produk baru dan menjaga daya saingnya dengan opsi perbankan 

tradisional (SW & Rapi, 2024). 

Implikasi dan Tantangan Implementasi terhadap Kebijakan Ekonomi di Era Globalisasi 

Globalisasi membawa tantangan seperti liberalisasi perdagangan yang sering bertabrakan 

dengan prinsip syariah, sehingga islamisasi ilmu ekonomi menawarkan implikasi berupa filter 

normatif untuk kebijakan nasional. Hal ini mendorong penolakan terhadap eksploitasi melalui 

mekanisme seperti zakat dan wakaf, di mana kebijakan harus mengintegrasikan nilai tauhid 

untuk mencapai pertumbuhan inklusif. Kajian menunjukkan potensi ini dalam menghadapi 

krisis multidimensi. Namun, resistensi dari paradigma ekonomi mainstream menjadi tantangan 

utama, karena kurangnya tools empiris berbasis syariah menghambat penerapan, sementara 

globalisasi mendorong westernisasi yang bertentangan dengan nilai Islam, menyebabkan 

kesenjangan antara teori dan praktik di negara Muslim. Kajian menyoroti kebutuhan 

rekonstruksi institusi untuk mengatasi hal ini (Sari, et al., 2025). 

Harmonisasi regulasi menjadi implikasi kunci di era global, di mana standar internasional 

seperti IFRS perlu disesuaikan dengan AAOIFI tanpa kompromi nilai Islam, dan penguatan 

institusi syariah seperti bank sentral Islam diperlukan untuk daya saing global. Kebijakan ini 

mengurangi birokrasi dan meningkatkan akses ke pasar internasional, sementara inovasi seperti 

sukuk hijau mendukung keberlanjutan ekonomi. Meskipun demikian, konflik antara regulasi 

global dan fiqh ekonomi menimbulkan dilema, karena standar seperti WTO sering 

mengabaikan prinsip halal, sehingga implementasi memerlukan negosiasi diplomatik yang 

kuat melalui forum seperti OIC (Muhammad, 2024). Dengan demikian menekankan adaptasi 

tanpa kompromi etika untuk menjaga harmonisasi ini. 

Redistribusi kekayaan melalui ta'awun dan infak menjadi fokus utama implikasi, karena 

globalisasi memperlebar kesenjangan, sehingga kebijakan Islam menawarkan solusi berbasis 

maqashid syariah. Integrasi zakat dalam anggaran negara dapat mengurangi kemiskinan, 

mendukung welfare state yang adil dan resilien lalu menekankan peran ini dalam stabilitas 

sosial (Al Kahfi & Zen, 2024). Akan tetapi, kurangnya sumber daya manusia terlatih menjadi 

hambatan signifikan, di mana pendidikan syariah belum sepenuhnya terintegrasi dengan ilmu 

modern, dan dominasi lembaga keuangan konvensional menyulitkan adopsi, diperburuk oleh 

ketergantungan pada investasi asing. Solusi memerlukan peningkatan ijtihad dan kolaborasi 

internasional untuk mendukung redistribusi yang efektif. 

Inovasi teknologi seperti fintech syariah menjadi implikasi penting di era Industri 4.0, di 

mana kebijakan mendorong blockchain halal dan sukuk digital, serta kolaborasi publik-privat 

meningkatkan akses ke ekonomi global (Nurhayati, Suryadi, & Harahap, 2025). Ini menjawab 

disrupsi digital sambil menjaga etika Islam, dengan potensi menjadi alternatif berkelanjutan 

terhadap kapitalisme. Namun, dampak sekularisme dari globalisasi melemahkan dukungan 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

115 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

masyarakat, karena kurangnya kesadaran tentang islamisasi ilmu menjadi penghalang, 

sehingga implementasi memerlukan kampanye pendidikan massal yang mempengaruhi 

stabilitas kebijakan jangka panjang. Pendekatan holistik diperlukan untuk mengintegrasikan 

inovasi ini secara sukses. 

Transformasi struktural kebijakan menuntut peningkatan literasi syariah, di mana ijtihad 

kontemporer diperlukan untuk adaptasi dengan standar global, dan institusi pendidikan harus 

mengintegrasikan islamisasi ilmu ekonomi. Hal ini menciptakan kebijakan yang adil terhadap 

dampak globalisasi, secara keseluruhan membangun ekonomi berbasis tauhid. Secara 

keseluruhan, tantangan menuntut strategi komprehensif, dengan peningkatan penelitian dan 

pengembangan syariah esensial, serta kolaborasi antarnegara Muslim untuk mengatasi 

hambatan. Implementasi sukses bergantung pada komitmen politik, dan kajian menunjukkan 

potensi overcoming melalui inovasi berbasis wahyu, sehingga implikasi positif dapat 

direalisasikan meskipun adanya tantangan. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep Islamisasi ilmu pengetahuan, yang 

dipelopori oleh pemikir seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi, 

memberikan kerangka epistemologis baru yang fundamental untuk merekonstruksi paradigma 

ekonomi Islam di era globalisasi. Islamisasi ilmu tidak hanya menyaring dan mengintegrasikan 

pengetahuan modern dengan prinsip tauhid, khalifah, rububiyyah, dan tazkiyah, tetapi juga 

menggeser fokus dari model homo economicus materialistik menuju sistem ekonomi holistik 

yang mengutamakan keadilan sosial (adl), keseimbangan (i'tidal), dan pencapaian falah serta 

al-hayah al-tayyibah. Prinsip-prinsip ini menolak elemen merugikan seperti riba, gharar, dan 

maysir, sambil memperkuat mekanisme redistribusi melalui zakat, infaq, sadaqah, dan waqf, 

sehingga menawarkan alternatif berkelanjutan terhadap dominasi neoliberalisme dan 

kapitalisme spekulatif yang memperburuk ketimpangan global. 

 Dalam konteks kebijakan ekonomi, Islamisasi ilmu memiliki implikasi signifikan 

terhadap formulasi kebijakan moneter, fiskal, perdagangan, dan sektor riil. Kebijakan moneter 

syariah berbasis profit-loss sharing (mudharabah dan musyarakah) serta instrumen seperti 

sukuk dan murabahah mendorong pertumbuhan riil dan stabilitas tanpa siklus boom-bust. 

Kebijakan fiskal yang mengintegrasikan ZISWAF sebagai stabilisator sosial mendukung 

redistribusi kekayaan dan pengentasan kemiskinan, sementara kebijakan sektor riil 

memprioritaskan UMKM, syirkah, dan waqf produktif untuk ekonomi inklusif. Di era 

globalisasi, pendekatan ini memungkinkan harmonisasi dengan standar internasional (seperti 

AAOIFI dan sukuk hijau) tanpa mengorbankan maqasid al-shariah, sehingga ekonomi Islam 

berpotensi menjadi model resiliensi terhadap krisis multidimensi pasca-pandemi dan polycrisis 

global. 

Meskipun demikian, implementasi menghadapi tantangan utama, antara lain dominasi 

paradigma neoliberal, kurangnya harmonisasi regulasi internasional (misalnya dengan IFRS 

dan WTO), rendahnya literasi syariah, keterbatasan sumber daya manusia terlatih, serta 

pengaruh sekularisme dan westernisasi yang memperlebar gap antara teori dan praktik. 

Tantangan ini semakin kompleks di tengah disrupsi teknologi dan krisis global pasca-pandemi, 

di mana inovasi seperti fintech syariah dan sukuk digital menawarkan peluang, tetapi 

memerlukan ijtihad kontemporer dan kolaborasi antarnegara Muslim (melalui forum seperti 

OIC). 

Secara teoretis, penelitian ini mengisi research gap dengan menjembatani diskursus 

filosofis Islamisasi ilmu pengetahuan dan aplikasi praktisnya pada kebijakan ekonomi, yang 

selama ini lebih dominan pada ranah pendidikan dan integrasi nilai syariah secara umum. 

Kontribusi ilmiah utama adalah usulan model strategis integratif yang menggabungkan 

epistemologi tauhid dengan kebijakan moneter, fiskal, dan perdagangan syariah, sehingga 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

116 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

menghasilkan kerangka kompetitif, inklusif, dan berkelanjutan. Secara praktis, hasil ini dapat 

menjadi acuan bagi pembuat kebijakan, lembaga keuangan Islam, dan pemerintah untuk 

membangun ekonomi berbasis nilai yang resilien terhadap ketidakpastian global, sekaligus 

memperkuat identitas umat Islam di tengah arus globalisasi. Maka ke depannya, diperlukan 

penelitian lanjutan yang empiris untuk menguji efektivitas model ini di negara-negara Muslim, 

serta penguatan institusi pendidikan dan regulasi untuk mengatasi hambatan implementasi. 

Dengan demikian, ekonomi Islam berpotensi menjadi alternatif global yang adil dan 

berkeadilan, mewujudkan visi khilafah fil ardhi dalam era kontemporer. 

  

REFERENSI 

Agustianto. (2015, September Minggu). Tauhid Sebagai Prinsip Tata Ekonomi Islam. Diambil 

kembali dari IQTISHAD Consulting: 

https://www.iqtishadconsulting.com/content/read/blog/tauhid-sebagai-prinsip-tata-

ekonomi-

islam#:~:text=konsep%20tauhid%20ini%20mengajarkan%20bahwa%20segala%20sesu

atu%20bertitik%20tolak%20dari%20Allah 

Al Kahfi, & Zen, M. (2024). Sinergi Zakat dan Wakaf dalam Mewujudkan Kesejahteraan 

Ekonomi Syariah Kontemporer: Analisis Fiqh Muamalah. AL-AFKAR: Journal for 

Islamic Studies, 633. 

Ali Hamzah, S. M. (2018). FILSAFAT EKONOMI ISLAM, Basis Epistemologi Ekonomi Islam 

Muhammad Baqir Sadr. Lhokseumawe: UNIMAL PRESS. 

Arwani, A. (2012). Epistemologi Hukum Ekonomi Islam (MUAMALAH). RELIGIA Vol. 15 

No. 1, 139-141. 

Aziz, J. A. (2024). Perbankan Syariah di Indonesia. uin-suka.ac.id, 4. 

Azzamani, A. N., & Jaharuddin. (2024). Menuju Kesejahteraan Ekonomi Umat Islam: Peran 

Strategis Pengembangan Sistem Keuangan Syariah. EKOMA : Jurnal Ekonomi, 

Manajemen, Akuntansi, 1830. 

Bakar, A. (2020). PRINSIP EKONOMI ISLAM DI INDONESIA DALAM PERGULATAN 

EKONOMI MILENIAL. Sangaji Jurnal Pemikiran Syariah dan Hukum, 240. 

Bakhroni, A. M., & Muchlis, M. M. (2025). Dampak Kebijakan Ekonomi Syariah terhadap 

Stabilitas Makroekonomi Di Indonesia. Ekonomi Keuangan Syariah dan Akuntansi 

Pajak, 198. 

Basri, I. A. (2025). Ilmu Ekonomi Islam: Rasionel Suatu Disiplin Baru. Diambil kembali dari 

DSN-MUI: https://dsnmui.or.id/ilmu-ekonomi-islam-rasionel-suatu-disiplin-

baru/#:~:text=ilmu%20ekonomi%2C%20dalam%20pandangan%20Islam%2C%20tidak

%20dapat%20netral%20terhadap%20nilai%2Dnilai 

Damanik, K., Amrin, & Albahi, M. (2024). PERAN ZAKAT DALAM EKONOMI MIKRO 

ISLAM: DAMPAK PADA KESEJAHTERAAN SOSIAL. Jurnal Masharif al-Syariah: 

Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah, 3528. 

dm/al. (2024, Oktober Jumat). Menteri Keuangan Ungkap Relevansi Nilai-Nilai Islam dalam 

Pengelolaan Keuangan Negara. Diambil kembali dari Kementrian Keuangan Republik 

Indonesia: https://www.kemenkeu.go.id/informasi-publik/publikasi/berita-

utama/Relevansi-Nilai-Islam-dalam-Keuangan-Negara 

Endaryono, B. T., Susilo, H., & Djuhartono, T. (2024). KONSEP IMPLEMENTASI 

KEBIJAKAN MONETER DALAM EKONOMI SYARIAH DI INDONESIA. Global 

Intellectual Community of Indonesia Journal Vol. 1 No. 2, 92. 

Fathurrahman, A. (2012). KEBIJAKAN FISKAL INDONESIA DALAM PERSPEKTIF 

EKONOMI ISLAM: STUDI KASUS DALAM MENGENTASKAN KEMISKINAN. 

Jurnal Ekonomi dan Studi Pembangunan Volume 13, Nomor 1, 73. 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

117 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Habibi, M., Izzanour, T. A., Wulandari, A., & Sukmawati, I. (2025). Kebijakan Fiskal dan 

Moneter dalam Perspektif Ekonomi Islam: Kerangka Kebijakan untuk Kestabilan dan 

Keadilan Ekonomi. Journal of Economics, Business, Management, Accounting and 

Social Sciences(JEBMASS) Vol. 3, No. 5, 358. 

Handayani, L. N. (2018, July). Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam. Diambil kembali dari Centre 

For Research In Islamic Economics And Business Faculty Of Economics And Business 

Universitas Gadjah Mada: https://pkebs.feb.ugm.ac.id/2018/07/02/prinsip-prinsip-

ekonomi-

islam/#:~:text=hasil%20(laba)%20yang%20diperoleh%20di%20dunia%20juga%20me

njadi%20laba%20di%20akhirat 

Hemas, I. P., Afandi, M. H., Hukama, M. D., & Rohman, M. A. (2025). Kritik Sistem Ekonomi 

Konvensional & Perkembangan Ekonomi Islam. SCRIBD, 4-6. Diambil kembali dari 

SCRIBD: https://www.scribd.com/document/853398025/Kritik-Sistem-Ekonomi-

Konvensional-Perkembangan-Ekonomi-Islam-2 

Hijjah, H. D., & Jaharuddin. (2024). Penerapan Prinsip Ekonomi Islam dalam Transformasi 

Ekonomi. Jurnal Cendekia Ilmiah, 4546. 

Kamalia, S. (2025). Konsep Islamisasi Ilmu Menurut al-Attas & Al-Faruqi. Ihsan, 346. 

Khaerussalam, A., Khaqiqi, A. F., & Siregar, A. (2025). Revitalisasi Peradaban Islam: 

Menjembatani Teori Reformis dan Realitas Kontemporer. Ghaitsa Islamic Education 

Jurnal, 284. 

Kholiq, A. A., Indriastuti, S., & Fathoni, J. (2024). LIBERALISASI PERDAGANGAN 

INTERNASIONAL DALAM PERSPEKTIF HUKUM ISLAM. Jurnal Istiqro: Jurnal 

Hukum Islam, Ekonomi dan Bisnis, 11. 

Kristiyanto, R. (2022, April Selasa). KONSEP EKONOMI ISLAM. Diambil kembali dari Ilmu 

Syariah (S3) UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: https://ilmusyariahdoktoral.uin-

suka.ac.id/id/kolom/detail/526/konsep-ekonomi-

islam#:~:text=prinsip%20syariah%20yang%20menjadi%20pedoman%20masyarakat%

20muslim 

Malihah, & Lutfatul. (2024, 29 Juni Sabtu). 5 Prinsip Ekonomi Islam dan Bedanya dari 

Ekonomi Konvensional. Retrieved from Bee.id: https://www.bee.id/blog/prinsip-

ekonomi-

islam/#:~:text=Ekonomi%20Islam%20menjadikan%20tauhid%20sebagai%20landasan

%20utama 

Masrizal, S. H., Herianingrum, & Sri, A. N. (2019). Nilai Dan Fondasi Pembangunan Ekonomi 

Dalam Islam. Iqtishafia : Jurnal Ekonomi dan Vol.6 No.1, 18-19. 

Mubarok, J., Umam, K., Nugraheni, D. B., Antoni, V., Syafei, K., & Primandasetio, S. (2021). 

BUKU EKONOMI SYARIAH BAGI PERGURUAN TINGGI HUKUM STRATA 1. Jakarta: 

Departemen Ekonomi dan Keuangan Syariah - Bank Indonesia. 

Muhammad, R. (2024). Harmonisasi Standar Akuntansi Keuangan Syariah dalam 

Pengembangan Sektor Keuangan Islam. uii.ac.id, 24-25. 

Mujiono, S. (2023). ISLAMISASI ILMU EKONOMI. eprints.iainu-kebumen.ac, 10. 

Ningsih, I. W., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2022). Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan. 

JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 216. doi:https://doi.org/10.54371/jiip.v5i1.400 

Novitasari, K. (2024). PENGUATAN SEKTOR RIIL EKONOMI SYARIAH MELALUI 

INDUSTRI HALAL. Indramayu: CV.Adanu Abimata. 

Nurcholis, A. (2011). UPAYA ISLAMISASI ILMU EKONOMI SEBAGAI SOLUSI MENUJU 

MASYARAKAT YANG BERKEADILAN. academia.edu, 5. 

Nurhayati, Suryadi, N., & Harahap, R. S. (2025). TRANSFORMASI EKONOMI SYARIAH 

DI ERA REVOLUSI INDUSTRI 4.0 DAN 5.0: OPTIMALISASI ARTIFICIAL 

INTELLIGENCE, BIG DATA, DAN BLOCKCHAIN UNTUK EKOSISTEM 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765            ISSN: 2987-1875 

 

118 Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) MRBEST is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

KEUANGAN HALAL. Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan 

Syariah/Vol. 10, No. 5, 3826. 

Nurhidayat. (2020). Islamisasi Ilmu Ekonomi : Model, Implementasi dan Implikasinya di 

Internasional Islamic Universty Malaysia. Tangerang Selatan: Excel Offset. 

Rayuanda, E., & Thamrin, H. (2022). EpistemologiEkonomi Syariah. SYARIKAT : Jurnal 

Rumpun Ekonomi Syariah Volume 5 Nomor 2, 96, 99. 

Rayyahun, A., Amiruddin, & Rifqi. (2025). Implementasi Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam 

dalam Konteks Ekonomi Indonesia. Shar-E : Jurnal Kajian Ekonomi Hukum Syariah, 

48-51. 

Ruchhima, R. (2025). Islamisasi Ilmu Pengetahuan Syed M.N. Al-Attas dan Ismail Raji al-

Faruqi. Islamika : Jurnal Ilmu Ilmu Keislaman. 

Sadr, M. B. (2018). FILSAFAT EKONOMI ISLAM, Basis Epistemologi Ekonomi Islam . 

Lhokseumawe: UNIMAL PRESS. 

Safri, H. (2018). GLOBALISASI EKONOMI DALAM PERSPEKTIF ISLAM. Jurnal 

Ecobisma Vol. 5 No. 1, 90. 

Sari, B. P., Devika, P., Oktanadia, D., Ferdinan, R. H., Ardifta, S. S., & Hotman. (2025). 

Globalisasi Ekonomi dan Tantangannya terhadap Ekonomi Politik Islam. JURRISH, 75-

76. 

Sarwanto, Y. (2021, September). Konsep APBN dalam Islam. Diambil kembali dari Media 

Politik Dan Dakwah Al-Wa'ie Membangun Kesadaran Umat: 

https://alwaie.net/opini/konsep-apbn-dalam-

islam/#:~:text=Khalifah%20memiliki%20kewenangan%20penuh%20untuk%20mengat

ur%20pos%2Dpos%20pengeluarannya 

Setiawan. (2020). Islamisasi Ilmu Pengetahuan dalam bidang ekonomi : Dual Education 

System. 

https://repo.unida.gontor.ac.id/267/1/Haki%202%20sastra%20Islamisasi%20Ilmu%20

Pengetahuan%20dalam%20bidang%20ekonomi.pdf, 9. 

Subekan , A., & Azwar. (2024). Spiritualitas Islam dalam Pengelolaan Keuangan Negara. 

TIJARAH : JURNAL EKONOMI, MANAJEMEN, DAN BISNIS SYARIAH, 125. 

Sukmawati, D., Komariyah, N., Fitriati, A., & Asshiddiqi, U. G. (2024). KONSEP 

KEBIJAKAN MONETER DALAM PERSPEKTIF EKONOMI ISLAM. JURNAL 

MEDIA AKADEMIK (JMA) Vol.2, No.6, 4,12. 

SW, O. F., & Rapi, M. Z. (2024). MENGEKSPLORASIKEPENTINGANDAN 

KEBERADAAN MAQASID AL-SYARIAH DALAM PRODUK DAN LAYANAN 

PERBANKAN SYARIAH KONTEMPORER. urnal Masharif al-Syariah: Jurnal 

Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 9, No. 5, 3661-3662. 

Syamsuri. (2016). PARADIGMA PEMBANGUNAN EKONOMI; SATU ANALISIS 

TINJAUAN ULANG DARI PRESPREKTIF EKONOMI ISLAM. islamiconomic : 

Jurnal Ekonomi Islam, 221. 

Utomo, D. T. (2025, Mei). APBN Syariah. Diambil kembali dari Media Politik Dan Dakwah 

Al-Wa'ie Membangun Kesadaran Umat: https://alwaie.net/analisis/apbn-

syariah/#:~:text=dana%20dari%20seluruh%20wilayah%20ditarik%20ke%20Pusat%2C

%20kemudian%20didistribusikan 

Wahyuni, M. S., & Saidah, N. N. (2024). Instrumen Moneter ISlam. 4. 

Wibawanti, E., & Jaharuddin. (2022). PERBANDINGAN ANTARA EKONOMI ISLAM 

DENGAN EKONOMI KAPITALISME. Jurnal Kajian Ekonomi dan Kebijakan Publik, 

Vol.7 (2), 198. 

Winarni, & Sulistiyo. (2017). KONSEP KHILAFAH DAN AKTIVITAS EKONOMI. 

Academia.edu, 3. 
 

https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

