DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

MRBEST Media Riset

Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan

ISLAMISASI ILMU DAN IMPLIKASINYA TERHADAP KEBIJAKAN
EKONOMI ISLAM DI ERA GLOBALISASI

Aqila Judya Shafwa!, Heru Muhalimmy?, Kahila Kamal’, Bunga Anggreini®,
Azmi Airil Adha’
Universitas Muhammadiyah Jakarta'-34>

'aqgilajudyal @gmail.com

2 muhalimmyheru@gmail.com

3 kahilakamal 12@gmail.com

4 bungaangerainil45@gmail.com
> azmiairila@gmail.com

Informasi artikel

Diterima : ABSTRACT

20 Desember 2025 This study examines the influence of the concept of Islamization of
Direvisi : knowledge on the paradigm and formulation of Islamic economic policy
15 Januari 2026 in an era of globalization dominated by secular capitalist neoliberalism.
Disetujui : The main issue raised is the research gap in the form of limited practical
26 Januari 2026 application of the Islamization of science which has so far been more

epistemological and institutional in nature to the formulation of trade,
fiscal, and monetary policies based on the principles of tawhid, maqasid
sharia, and the values of justice and balance. The objectives of this
research are to analyze how the ideas of Islamization of knowledge from
figures such as al-Attas and al-Faruqi influence the framework of Islamic
economic policy, identify its implications for contemporary policy, and
formulate a strategic model to overcome implementation challenges amid
global dynamics. The research uses a qualitative approach through
library research with thematic content analysis of primary sources (the
Qur'an, Hadith, works of Islamic thinkers) and secondary sources
(journals and current literature). The results show that the Islamization
of knowledge produces a holistic alternative economic paradigm,
integrating tauhid, khilafah, rububiyyah, and tazkiyah into monetary
(profit-loss sharing), fiscal (ZISWAF), and real sector policies, and offers
a strategic model based on magqasid sharia to achieve economic justice,
inclusiveness, and sustainability in the era of globalization.

Keywords : Economic Globalization, Islamic Economics, Islamization of
Science, Economic Policy, Maqasid Sharia

PENDAHULUAN

Masyarakat saat ini ditandai oleh dominasi ekonomi kapitalis sekuler, integrasi ekonomi
global, dan aliran informasi yang masif. Namun, globalisasi ini telah melahirkan berbagai
paradigma, sistem, dan ideologi yang sering bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam yang

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025) 101
BY  SA under CC BY-SA 4.0


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:muhalimmyheru@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

mendorong kemajuan teknologi dan ekonomi. Situasi ini semakin diperburuk oleh krisis
epistemologis yang melanda dunia Muslim, di mana penerapan ilmu pengetahuan sekuler dan
bebas nilai yang diimpor dari Barat menjadi akar dari berbagai masalah, termasuk
ketidakadilan ekonomi. Berbeda dengan konsep Islam tentang manusia sebagai khalifah,
ekonomi modern cenderung menyimpang ke arah materialistik dengan model homo
economicus yang mengabaikan dimensi spiritual dan etis. Untuk mengatasi hal ini, intelektual
Muslim seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi mengembangkan
konsep Islamisasi ilmu pengetahuan, yang bertujuan merestrukturisasi ilmu pengetahuan sesuai
kerangka tauhid, melalui penyesuaian paradigma, prosedur, dan tujuan ilmu agar selaras
dengan ajaran Islam (Kamalia, 2025).

Meskipun konsep Islamisasi ilmu pengetahuan telah menjadi diskursus penting dalam
pengembangan keilmuan Islam, fokus utamanya masih lebih condong pada tingkat
epistemologis daripada aplikasi praktisnya, terutama dalam pembentukan kebijakan ekonomi
Islam di tingkat internasional. Beberapa studi terkini menunjukkan bahwa Islamisasi ilmu
sering dibahas dalam konteks integrasi keilmuan di institusi pendidikan Islam, seperti yang
dianalisis oleh Ningsih et al. (2022) dalam JIIP-Jurnal Ilmiah IImu Pendidikan menggali
gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai upaya rekonstruksi epistemologi yang berbasis
tauhid, tetapi masih terbatas pada ranah pendidikan tanpa eksplorasi mendalam terhadap
implikasi ekonomi (Ningsih, Natsir, & Haryanti, 2022). Sementara itu, Jaih Mubarok et al.
(2021) dalam "Ekonomi Syariah bagi Perguruan Tinggi Hukum Strata 1" membahas
bagaimana ekonomi Islam mengintegrasikan prinsip syariah ke dalam produksi, distribusi, dan
konsumsi, dengan menolak riba, gharar, dan maysir, serta menekankan maqashid syariah untuk
keadilan dan kesejahteraan (Mubarok, et al., 2021).

Dari tinjauan literatur tersebut, teridentifikasi research gap yang signifikan: meskipun
konsep Islamisasi ilmu pengetahuan telah dibahas luas pada tingkat filosofis dan institusional,
aplikasi praktisnya terhadap pembuatan kebijakan ekonomi Islam seperti kebijakan
perdagangan, fiskal, dan moneter masih sangat terbatas di era globalisasi. Studi terkini
cenderung fokus pada integrasi nilai Islam dalam pendidikan dan ekonomi syariah (Mubarok
et al,, 2021; Ningsih et al., 2022), tetapi kurang mengeksplorasi model strategis untuk
mengatasi hambatan neoliberalisme global yang sering mendominasi kebijakan ekonomi,
sehingga menghambat implementasi prinsip tauhid dalam kerangka kebijakan yang kompetitif
dan berkelanjutan. Gap ini semakin mendesak di tengah ketidakpastian global pasca-pandemi
dan krisis kapitalisme, di mana ekonomi Islam berpotensi menjadi alternatif berbasis nilai
untuk keadilan sosial dan ekonomi.

Rumusan masalah dalam penelitian ini difokuskan pada bagaimana konsep Islamisasi
ilmu pengetahuan memengaruhi paradigma ekonomi Islam di era globalisasi, serta apa
implikasinya terhadap pembuatan kebijakan perdagangan, fiskal, dan moneter dalam kerangka
ekonomi Islam. Lebih jauh, penelitian ini juga mengkaji tantangan apa yang dihadapi dalam
implementasinya, serta bagaimana mengatasinya melalui model strategis yang sesuai dengan
prinsip tauhid.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mempelajari bagaimana gagasan tentang
Islamisasi pengetahuan mempengaruhi kebijakan ekonomi Islam dalam konteks globalisasi,
mengidentifikasi bagaimana gagasan ini mempengaruhi kerangka kebijakan, dan memberikan
model strategis untuk mengatasi masalah implementasi. Penelitian ini berfokus pada studi
literatur tentang Islamisasi pengetahuan, mempresentasikan usulan kebijakan yang terintegrasi,
dan menganalisis contoh kebijakan ekonomi Islam kontemporer.

Studi ini sangat penting karena menjembatani perbedaan antara pendapat filosofis
teoretis tentang Islamisasi ilmu pengetahuan dan kebutuhan kebijakan ekonomi Islam di
hadapan globalisasi neoliberal. Secara teoretis, penelitian ini menggunakan pendekatan
integrasi untuk memperkuat epistemologi ekonomi Islam. Hasilnya diperkirakan akan

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

102


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

membantu pemerintah, lembaga keuangan Islam, dan pembuat kebijakan membuat kebijakan
yang sesuai syariah, teknis kokoh, dan kompetitif di seluruh dunia. Studi kreatif ini bertujuan
untuk membuat model strategis yang menggabungkan tauhid dalam Islamisasi pengetahuan
dengan penerapan kebijakan ekonomi modern. Model strategis ini bertujuan untuk
menawarkan opsi berbasis nilai untuk membangun sistem ekonomi yang lebih adil, inklusif,
dan berkelanjutan di era globalisasi yang penuh dengan ketidakpastian saat ini.

KAJIAN LITERATUR
Islamisasi Ilmu

Islamisasi ilmu pengetahuan adalah istilah yang mengacu pada proses menggabungkan
ide-ide Islam dengan ilmu pengetahuan modern, yang biasanya dianggap sekuler. Beberapa
tokoh utama dalam bidang ini adalah Ismail Raji al-Faruqi dan Syed Muhammad Naquib al-
Attas. Keduanya mengkritik cara Barat mengatur pengetahuan yang terasa terlalu fakta dan
tidak terlibat dengan nilai-nilai spiritual. Mereka bercita-cita untuk mendekatkan ilmu
pengetahuan dengan nilai-nilai Islam, bukan sekadar menyalin ilmu dari Barat tanpa
mengevaluasi (Ruchhima, 2025).

Ismail Raji al-Faruqi; [a mengembangkan gagasan Islamisasi ilmu sebagai jawaban atas
cara Barat memisahkan fakta dan nilai. Menurutnya, ilmu pengetahuan harus diislamkan agar
sesuai dengan prinsip Islam. Syed Muhammad Naquib al-Attas; la menekankan pentingnya
memulihkan ilmu pengetahuan ke dalam konsep tauhid dan nilai-nilai Islam yang asli. Ia juga
ingin memperbaiki cara ilmu diperoleh dan dipahami (Kamalia, 2025).

Islamisasi ilmu bukan berarti menolak pengetahuan Barat, tetapi melakukan proses
penyaringan, evaluasi kritis, dan rekonstruksi berdasarkan pandangan hidup Islami (Tauhid),
guna menghapus pengaruh sekularisme, dualisme, dan etnosentrisme. Prinsip utamanya yaitu
mengintegrasikan wahyu (Al-Qur’an dan Hadis) dengan akal, serta menempatkan ilmu sebagai
sarana untuk mencapai tujuan syariah (Ruchhima, 2025). Maqasid al-Syariah adalah dasar dari
ekonomi Islam, yang bertujuan untuk menghasilkan keuntungan bagi semua orang,
menegakkan keadilan, dan mengakhiri kemiskinan. Ini mencakup pelestarian akal, kehidupan,
agama, keturunan, dan harta benda. Ekonomi Islam bergantung pada prinsip-prinsip berikut:
larangan riba (bunga), gharar (ketidakpastian yang ekstrem), maysir (judi), dan kewajiban
zakat. Selain itu, ekonomi Islam mendorong penerapan etika dalam bisnis, kerja sama bisnis,
dan syirkah (kemitraan).

Fondasi dan Prinsip Ekonomi Islam

Fondasi ekonomi Islam didasarkan pada prinsip-prinsip syariah, yang menggabungkan
magqasid, moralitas, dan etika syariah untuk membangun sistem yang adil dan berkelanjutan.
Prinsip-prinsip dasar bisnis Islam, seperti tauhid, keadilan (adl), dan larangan riba, memastikan
bahwa perusahaan mengejar keuntungan material sekaligus kemajuan sosial dan spiritual. Ide-
ide universal seperti khilafah dan rububiyah menekankan penerapan prinsip-prinsip ini, yang
membantu mengarahkan penggunaan yang tepat dari sumber daya alam. Ide-ide ini dikaji dari
sudut pandang praktis dan teoretis. Dengan ini menunjukkan bahwa fondasi tersebut relevan
untuk mengatasi ketimpangan ekonomi modern melalui pendekatan holistik yang berbasis Al-
Qur'an dan Hadis (Rayyahun, Amiruddin, & Rifqi, 2025).

Prinsip utama yang mendasari ekonomi Islam yaitu pencapaian kesejahteraan hidup yang
adil dan merata, dengan berlandaskan pada ajaran syariat Islam. Dalam konteks ekonomi, lima
komponen utama Magqasid al-Shariah dicapai: pelestarian agama (hifz al-din), kehidupan (hifz
al-nafs), akal (hifz al-aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Ekonomi Islam
menekankan keseimbangan antara tujuan individu dan kolektif serta pemenuhan kebutuhan
dasar manusia, sehingga kesejahteraan ekonomi harus dipadukan dengan keberlanjutan sosial
dan moral sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Peningkatan kehidupan sosial dan ranah
manusia adalah bagian dari pencarian kebaikan yang lebih besar daripada keuntungan moneter

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

103


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

(Handayani, 2018). Tujuan utama ekonomi Islam sendiri adalah untuk memenuhi aspirasi
manusia akan kehidupan yang baik dan mulia (al-hayah al-tayyibah) serta kebahagiaan dan
kekayaan di dunia dan akhirat (falah). Inilah makna kemakmuran dalam Islam, yang tentunya
sedikit berbeda dari definisi ekonomi sekuler dan materialistik tradisional (Azzamani &
Jaharuddin, 2024).

Salah satu prinsip utama dalam ekonomi Islam adalah pelarangan aktivitas yang
merugikan seperti riba (bunga), gharar (ketidakpastian yang ekstrem), dan maysir. Karena riba
menghasilkan keuntungan tanpa mengambil risiko, dalam ekonomi Islam hal ini dianggap
sebagai praktik eksploitatif yang bertentangan dengan prinsip pembagian keuntungan yang adil
dalam transaksi bisnis. Untuk mempromosikan distribusi kekayaan yang lebih adil dalam
masyarakat, praktik riba dilarang. Selain itu, kontrak ekonomi Islam harus jelas dan bebas dari
ambiguitas yang dapat merugikan salah satu pihak karena konsep gharar. Dalam situasi ini,
tidak diperbolehkan untuk terlibat dalam transaksi dengan ketidakpastian yang berlebihan,
seperti perdagangan spekulatif yang berlebihan. Demikian juga dengan prinsip maysir yang
melarang segala bentuk perjudian atau spekulasi yang tidak berdasarkan pada usaha nyata atau
kerja keras (Bakar, 2020).

Zakat, sebagai salah satu pilar utama dalam ekonomi Islam, bertujuan untuk memastikan
distribusi kekayaan yang lebih merata dalam masyarakat, dengan cara memaksa individu yang
mampu untuk menyumbang sebagian hartanya kepada yang membutuhkan. Dalam hal ini,
syirkah (kerjasama) juga dianjurkan sebagai appear up kerja sama yang tidak hanya
menguntungkan individu, tetapi juga memberikan kontribusi positif kepada masyarakat. Etika
bisnis dalam ekonomi Islam mendorong prinsip transparansi, keadilan, dan tanggung jawab
sosial dalam setiap transaksi ekonomi dan dengan memegang teguh nilai ilahiyah, yang
membedakannya dari sistem konvensional (Bakar, 2020). Secara keseluruhan, fondasi ini
menawarkan alternatif yang stabil untuk pembangunan ekonomi berbasis kerakyatan.
Kebijakan Ekonomi Islam

Menurut prinsip-prinsip Islam, politik ekonomi Islam terdiri dari kumpulan strategi dan
kebijakan ekonomi yang dirancang untuk mencapai falah atau kemakmuran total baik di dunia
maupun di akhirat. Metode ini didasarkan pada Al-Qur'an, Sunnah, ijma’, dan ijtihad ulama,
yang semua menekankan betapa pentingnya menyeimbangkan kepentingan individu dan
masyarakat untuk membangun sistem ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Konsep keadilan,
juga dikenal sebagai al-'adl, adalah inti dari kebijakan ekonomi Islam. Keadilan diwujudkan
melalui perlakuan yang setara dalam kegiatan ekonomi, pelarangan eksploitasi, serta
penegakan hak dan kewajiban secara proporsional. Islam menolak ketimpangan ekonomi yang
berlebihan dan mendorong pemerataan kesempatan ekonomi agar seluruh lapisan masyarakat
dapat merasakan manfaat pembangunan ekonomi (Bakhroni & Muchlis, 2025).

Menurut Islam, orang kaya tidak boleh menjadi satu-satunya individu yang memiliki
kekayaan. Oleh karena itu, kebijakan ekonomi Islam menggunakan zakat, infaq, sadaqah, wagqf,
dan larangan menimbun kekayaan untuk mengatur bagaimana pendapatan didistribusikan.
Kekayaan yang adil bertujuan untuk mengurangi ketimpangan sosial dan mencapai
kemakmuran yang adil bagi masyarakat. Mekanisme pembagian keuntungan, yang juga disebut
sebagai pembagian keuntungan dan kerugian, menggantikan sistem bunga dalam kebijakan
ekonomi Islam, yang menekankan pada pembagian risiko, keadilan, dan transparansi.
Pelarangan riba diharapkan dapat menjaga stabilitas ekonomi dan mencegah penumpukan
kekayaan secara tidak sehat.

Masa depan ekonomi Islam di Indonesia melibatkan analisis pertumbuhan, tantangan,
dan strategi, di mana kebijakan pemerintah berperan penting dalam penguatan sektor syariah.
Relevansi ekonomi Islam terhadap tantangan modern termasuk integrasi nilai spiritual dalam
kebijakan untuk mengatasi masalah lingkungan dan ketimpangan. Di Indonesia, kebijakan
ekonomi Islam diimplementasikan melalui pengembangan perbankan syariah, pengelolaan

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

104


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

zakat secara nasional, serta penguatan industri halal. Hasil studi empiris menunjukkan bahwa
zakat dan keuangan syariah memiliki potensi besar dalam pengentasan kemiskinan, meskipun
masih menghadapi tantangan berupa rendahnya literasi masyarakat dan aspek regulasi
(Damanik, Amrin, & Albahi, 2024).

Globalisasi Ekonomi

Globalisasi adalah kata yang berasal dari kata global, yang berarti universal. Globalisasi
ekonomi adalah proses yang lambat yang telah menghasilkan kekuatan baru yang sekarang
mengontrol ekonomi negara. Globalisasi ekonomi dalam perspektif Islam dilihat sebagai
keniscayaan yang selaras dengan ajaran universal Islam, di mana interkoneksi antarbangsa
harus diatur oleh prinsip keadilan dan etika syariah. Bagaimana ekonomi Islam menghadapi
konsep falah sebagai tantangan globalisasi melibatkan analisis kompleksitas seperti
ketergantungan ekonomi dan dampak lingkungan. Reposisi ekonomi Islam di era globalisasi
dari perspektif maqasid syariah menekankan adaptasi prinsip-prinsip Islam untuk menghadapi
dinamika pasar global. Kajian ini menunjukkan bahwa globalisasi tidak bertentangan dengan
Islam selama diarahkan pada kesejahteraan umat (Safti, 2018).

Globalisasi ekonomi ini memiliki beberapa ciri yang menunjukkan pada semakin
terintegrasikanya ekonomi di berbagai negara. Salah satu ciri globalisasi ekonomi ini adalah
dengan adanya liberalisasi keuangan yakni pelonggaran regulasi yang menjadikan arus modal
dari satu negara ke negara lainnya bergerak secara leluasa seperti halnya pada portofolio
investment dan foreign direct investment. Selain itu globalisasi ekonomi ini juga ditandai
dengan adanya free trade yang memberikan akses secara luas bagi produk dan pelayanan untuk
memasuki pasar internasional dengan berbagai perjanjian seperti GATT dan berbagai FTA
lainnya. Selain itu juga ciri penting lainnya ialah dominasi dari institusi keuangan internasional
seperti IMF, World Bank dan WTO dalam menentukan arah dan kebijakan ekonomi global.
Ketiga lembaga ini mendorong negara untuk mematuhi pedoman ekonomi pasar dan
pemangkasan struktural sebagai syarat memperoleh bantuan ekonomi yang semakin
mendorong peran kapitalisme global (Kholiq, Indriastuti, & Fathoni, 2024).

Pengetahuan memberikan landasan terkait dengan perumusan Kebijakan Ekonomi Islam
menuju Keadilan, Keseimbangan, dan Perlindungan Sosial. Dalam kerangka globalisasi,
integrasi nilai-nilai Islam menjadi fundamental dalam perumusan Kebijakan Ekonomi Islam
yang berusaha untuk merespons tantangan ekonomi global seperti dalam pengembangan sistem
keuangan Islam, regulasi perdagangan etis, dan kebijakan redistributif yang bertujuan untuk
meningkatkan kesejahteraan masyarakat miskin. Pendekatan ini memiliki potensi besar dalam
membangun ekonomi yang tidak hanya kompetitif, tetapi juga berkelanjutan dan adil (Sari, et
al., 2025).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif melalui studi pustaka (library
research) sebagai kerangka utama. Pendekatan ini dipilih karena sifatnya yang mendalam
dalam menganalisis teks-teks, baik primer maupun sekunder, sehingga memungkinkan
eksplorasi konseptual yang komprehensif terhadap topik islamisasi ilmu dan implikasinya pada
kebijakan ekonomi di era globalisasi. Studi pustaka ini tidak hanya berfungsi sebagai teknik
pengumpulan data, tetapi juga sebagai bagian dari reformasi metodologi studi Islam yang
merespons tantangan globalisasi, dengan fokus pada analisis diskursif untuk membangun
paradigma integratif antara pengetahuan Islam dan dinamika ekonomi kontemporer. Dalam
konteks ini, penelitian bersandar pada sumber-sumber otoritatif seperti kitab suci Al-Qur’an
dan Hadis, karya pemikir islamisasi ilmu, dokumen kebijakan, serta literatur akademik
kontemporer, guna menghindari stagnasi intelektual dan menekankan rasionalitas serta
sistematisasi pemahaman yang relevan dengan era digital (Khaerussalam, Khaqiqi, & Siregar,
2025).

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

105


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

Prosedur penelitian dilaksanakan melalui studi dokumen dan teks (documentary and
textual study) yang sistematis. Data primer diperoleh dari nash-nash keagamaan, karya-karya
fundamental pemikir islamisasi ilmu seperti Al-Attas dan Al-Faruqi, serta dokumen kebijakan
ekonomi syariah. Sementara itu, data sekunder dikumpulkan dari buku, jurnal, dan laporan
penelitian terkait. Seluruh data dianalisis dengan analisis isi kualitatif tematik (thematic content
analysis), meliputi tahap familiarisasi data, koding, pengelompokan kategori, dan sintesis
tema-tema kunci.

Untuk memastikan keabsahan temuan, diterapkan strategi validasi kualitatif
seperti triangulasi sumber, audit trail, dan dependability audit. Hal ini menjamin bahwa
analisis yang dihasilkan bukan hanya bersifat deskriptif, tetapi juga kredibel dan kontekstual,
sehingga dapat memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan paradigma ekonomi Islam
yang holistik dan responsif terhadap tantangan global. Dengan demikian, metode studi pustaka
yang diterapkan tidak hanya menjawab kebutuhan akademis, tetapi juga memastikan relevansi
penelitian dalam konteks kompleksitas ekonomi global masa kini.

ANALISIS DAN PEMBAHASAN

Ekonomi modern kadang digambarkan sebagai ilmu yang netral dalam hal nilai, kritik
utama terhadap ekonomi tradisional termasuk materialisme, individualisme, dan mengabaikan
keberlanjutan lingkungan dan keadilan distribusi. Paradigma baru yang mengutamakan
pengembangan manusia lebih dari kemakmuran ekonomi harus diadopsi segera. Islamisasi
pengetahuan, khususnya ekonomi, merupakan upaya penting untuk merekonstruksi ilmu
ekonomi dengan mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam ke dalam domain yang lebih luas
daripada sekadar melarang riba dan menegakkan zakat.

Seringkali, ekonomi konvensional disalahkan karena menyebabkan ketidakadilan,
ketimpangan sosial, dan eksploitasi sumber daya yang mengabaikan lingkungan. Sistem ini
mengutamakan keuntungan individu daripada konsekuensi sosial dan moral. Selain itu,
dipercaya bahwa pendidikan ekonomi sekuler mengabaikan moralitas dan nilai-nilai, yang
menyebabkan krisis moral dan ketidakseimbangan ekonomi, seperti krisis keuangan berulang
(Hemas, Afandi, Hukama, & Rohman, 2025). Paradigma baru pembangunan ekonomi
memprioritaskan pembangunan manusia secara keseluruhan, termasuk aspek moral dan etika,
bersama dengan efisiensi dan kemajuan ekonomi. Pendekatan ini menekankan etika dalam
pengambilan keputusan ekonomi, keadilan sosial, dan keberlanjutan ekonomi (Syamsuri,
2016).

Konsep Islamisasi [Imu dalam Ekonomi

Agenda besar yang dikenal sebagai "Islamisasi pengetahuan" bertujuan untuk
memasukkan gagasan Islam ke dalam berbagai bidang ilmu modern, seperti ekonomi. Ini lebih
dari sekadar menghilangkan riba dan menerapkan zakat secara finansial; itu juga melibatkan
rekonstruksi epistemologi dan metodologi ekonomi sambil menggabungkan nilai-nilai Islam
seperti keadilan, keseimbangan, dan keberlanjutan. Tokoh seperti Syed Muhammad Naquib
Al-Attas dan Isma'il Raji al-Faruqi melihat islamisasi informasi sebagai proses evolusioner
yang mengubah pengetahuan sekuler menjadi sesuatu yang lebih moral dan penuh kasih sayang
(Setiawan, 2020).

Selain itu, istilah "Islamisasi ilmu pengetahuan" muncul bersamaan dengan istilah
"Islamisasi ekonomi". Kedua gagasan tersebut berakar pada keyakinan teologis dan moral yang
mendorong pengembangan ilmu pengetahuan dari sudut pandang Islam. Namun, faktanya
adalah bahwa paradigma ilmiah modern telah berdampak negatif pada perkembangan manusia
modern. Hasil-hasil ini muncul dari ideologi-ideologi ilmiah seperti metafisika, epistemologi,
dan aksiologi, yang tidak pernah membahas masalah moralitas manusia. (Nurcholis, 2011).

Prinsip-prinsip ekonomi Islam berasal dari ajaran Islam dan didasarkan pada prinsip-
prinsip etika dan moral yang ditemukan dalam Al-Qur'an dan Sunnah, serta cara para ulama

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

106


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

dan akademisi Muslim menginterpretasikan dan menerapkannya (Hijjah & Jaharuddin, 2024).
Konsep Islamisasi pengetahuan ekonomi didasarkan pada prinsip-prinsip dasar Islam, seperti
tauhid, rububiyyah, khalifah, dan tazkiyah. Ekonomi Islam berkembang berkat gagasan ini.
Pertama, Tawhid menyampaikan dua pelajaran penting tentang ekonomi, meskipun ia
menegaskan bahwa Allah adalah sumber dari semua aktivitas ekonomi. Sumber daya alam di
Bumi hanya milik Allah. Satu-satunya tugas manusia adalah mengelola sumber daya tersebut
untuk mencapai tingkat kemakmuran dan kesejahteraan yang adil bagi kehidupan manusia.

Dalam hal pengelolaan sumber daya ini, manusia harus mematuhi hukum Syariah. Yang
ada pada surat Al-Jatsiyah Ayat 18 :

@ E3aba ¥ Gl 21581 386 V5 Ead W1 (e dal s e alihs £

“Kemudian kami jadikan bagi kamu syari’ah dalam berbagai urusan, maka ikutilah
syariah itu, Jangan ikuti hawa nafsu orang-orang yang tak mengetahui.”

Maka dalam semua upaya untuk menghasilkan pendapatan dan pengelolaan sumber
daya, hukum Allah harus diikuti. Dalam hal yang sama, praktik keuangan seperti menabung,
berinvestasi, dan berbelanja juga harus mengikuti aturan Allah. Konsep ini berasal dari teori
ekonomi Islam, atau tawhid. (Agustianto, 2015)

Kedua, Sumber daya alam cukup untuk memenuhi kebutuhan manusia. Khalifah dapat
menggunakan kekayaan yang luar biasa ini untuk membantu diri mereka sendiri. Teologi Islam
mendefinisikan sumber daya sebagai salah satu bagian dari karunia tak terbatas Allah,
sebagaimana dalam firmannya pada surat Ibrahim ayat 34 :

o R A\ st o e San o Bk ey oo, s L)
@ 55 25l pligh 5T 3add ¥ 0 s 1385 5 5 & (s 1

“Dia telah menganugerahkan kepadamu segala apa yang kamu mohonkan kepada-Nya.
Jika kamu menghitung nikmat Allah, niscaya kamu tidak akan mampu menghitungnya.
Sesungguhnya manusia itu benar-benar sangat zalim lagi sangat kufur.”

Menurut perspektif ekonomi Islam, sumber daya alam dianggap sebagai anugerah tak
terbatas dari Allah. Ini membedakannya dari perspektif ekonomi konvensional. Akibatnya,
akar masalah ekonomi adalah ketidakmerataan distribusi daripada kelangkaan. Semua tindakan
ekonomi, seperti produksi, distribusi, dan konsumsi, dianggap sebagai ibadah kepada Allah
berdasarkan konsep tauhid. Ketika seorang pelaku ekonomi menerapkan tauhid, mereka hanya
akan membuat dan menjual barang dan jasa yang halal dan menghindari tindakan yang
bertentangan dengan hukum syariah, seperti monopoli, riba, dan suap. Setiap tindakan yang
dia lakukan berasal dari Allah dan dilakukan dengan maksud untuk menyenangkan-Nya.
(Agustianto, 2015)

Rububiyyah menyatakan bahwa Allah, sebagai pencipta, pemilik, dan pemberi rezeki,
menguasai semua makhluk dan sumber daya di bumi. Salah satu tanda rububiyyah adalah
menyembah Allah SWT saat menciptakan, memelihara, menjaga alam semesta,
menghancurkan, menghidupkan kembali, dan menghidupkan kembali manusia. Rububiyyah
juga mencakup Allah SWT membuat sistem untuk kemakmuran, keberadaan, dan
kesempurnaan semua makhluk hidup. Tujuan rububiyyah adalah mengarahkan segala sesuatu
yang diciptakan oleh Allah SWT ke arah kenikmatan (sa'adah) baik di dunia maupun di akhirat
(Masrizal, Herianingrum, & Sri, 2019). Dalam Surah al-An'am ayat 164, Allah SWT
mengatakan :

N a G 55580505 555 Vs laale W) Lt J8 Q&8 5508 08 ) 305 U0 oadl ) el (8

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

107


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Apakah aku (pantas) mencari tuhan selain Allah,
padahal Dialah Tuhan bagi segala sesuatu. Setiap orang yang berbuat dosa, dirinya sendirilah
yang akan bertanggung jawab. Seseorang tidak akan memikul beban dosa orang lain.
Kemudian, kepada Tuhanmulah kamu kembali, lalu Dia akan memberitahukan kepadamu apa
yang dahulu kamu perselisihkan.””

Dalam ayat ini, istilah "Tuhan" (Rab) menunjukkan bahwa Allah SWT adalah satu-
satunya Tuhan yang memiliki kekuatan dan otoritas atas semua yang ada di alam semesta, dan
bahwa Dia adalah satu-satunya Tuhan yang dapat memerintah, melindungi, mengontrol, dan
mengawasi semuanya. Akibatnya, ayat ini mewajibkan setiap orang yang beragama Islam
untuk menaruh iman kepada Allah dan benar-benar mendedikasikan semua usaha mereka
kepada Allah. Aturan dasar alam ini mendorong pembagian sumber daya alam dan
menekankan konsep pengembangan sumber daya yang sehat. Allah SWT menetapkan proses
ini untuk menjamin pertumbuhan sumber daya alam yang stabil dan berkelanjutan. Kemajuan
ekonomi terjadi di bangunan suci ini. (Masrizal, Herianingrum, & Sri, 2019)

Sementara khalifah atau Imam A'zhom, juga disebut Khalifatul Muslimin, adalah
pemimpin tertinggi Muslim di seluruh dunia (Winarni & Sulistiyo, 2017). Khalifah menunjuk
manusia sebagai wakil Allah di bumi dan bertanggung jawab atas penggunaan sumber daya
secara adil dan bijaksana, aktivitas ekonomi merupakan bentuk ibadah kepada Allah yang
berbeda dengan urusan duniawi.

Untuk membangun sistem ekonomi yang sesuai dengan keadilan sosial. Prinsip-prinsip
ekonomi yang luas yang diambil dari Al-Qur'an dan Sunnah membentuk dasar sistem ekonomi
Islam, yang sesuai dengan zaman dan lingkungannya (Wibawanti & Jaharuddin, 2022).
Dengan demikian, persaudaraan manusia dapat diperkuat dengan gagasan bahwa semua orang
sama, tanpa memandang agama mereka. Persaudaraan manusia membantu perkembangan
umat manusia secara keseluruhan dengan memperkuat cinta dan kasih sayang antara satu sama
lain yaitu, ketaatan kepada Allah, kepatuhan terhadap perintah-Nya, dan penolakan terhadap
larangan-Nya. Ini menunjukkan betapa pentingnya keadilan dalam konteks globalisasi
ekonomi, di mana orang-orang dari berbagai negara, agama, dan kelas sosial-ekonomi terlibat
dalam transaksi komersial yang adil (Kristiyanto, 2022).

Lalu Tazkiyah berarti membersihkan hubungan manusia dengan Allah SWT, sesama
manusia, lingkungan mereka, tanah air, dan bangsa mereka. Menurut Ibn Taymiyyah, al-
tazkiyah berarti "menyucikan sesuatu secara fisik, mental, dan spiritual." Orang yang
menyucikan hati mereka dianggap beruntung oleh Allah SWT, sementara mereka yang
menodainya dianggap malang (Masrizal, Herianingrum, & Sri, 2019). Allah SWT disebutkan
dalam Surah Asy-Syams Ayat 8—10 :

D Teo o i 355 DTk o0 2 3 DTy 5388 el

“Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu jalan kefasikan dan ketaqgwaannya.
Sesungguhnya beruntunglah orang yang menyucikan jiwa itu dan sesungguhnya merugilah
orang yang mengotorinya”

Tazkiyah bertujuan untuk mencapai kesetaraan yang akan menghasilkan keadilan dan
mengakhiri ketidakstabilan sosial. Semua ini akan menghasilkan pembangunan berkelanjutan.
Pada dasarnya, konsep pembangunan berkelanjutan mengacu pada penerapan prinsip
rububiyah yaitu prinsip pendidikan, pemeliharaan, dan kelanjutan menuju kesempurnaan,
serupa dengan sifat Allah. Maka tazkiyah mencakup pembersihan jiwa dan pembentukan nilai-
nilai sosial dan pribadi. (Malihah & Lutfatul, 2024)

Ada tiga kategori yang luas di mana konsep ekonomi Islam termasuk. Prinsip-prinsip ini
didasarkan pada lima nilai universal: tauhid (iman), "adl" (keadilan), nubuwwah (kenabian),
khilafah (pemerintahan), dan ma'ad (hasil). Dari lima nilai universal ini, tiga prinsip turunan

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

108


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

dikembangkan: keadilan sosial, kebebasan bertindak atau berusaha, dan kepemilikan multi-
bentuk.

Ferdiabs [slam dalam

Gambar 1. Prinsip Umum Ekonomi Islam
Sumber : (Handayani, 2018)

Kekuatan sebuah bangunan, seperti fondasi, ditentukan oleh lima nilai universal. Karena
kesatuan Allah, atau tauhid, kita akan dimintai pertanggungjawaban oleh Allah atas segala
sesuatu yang kita lakukan di dunia ini dan di akhirat. "Adl", atau keadilan, mengacu pada fakta
bahwa Allah telah memerintahkan manusia untuk bertindak adil dan menghindari menyakiti
orang lain demi kepentingan diri sendiri. Semua aspek kehidupan dicontohkan oleh kenabian,
atau nubuwah. Pemerintah dan khilafah harus menghindari distorsi agar ekonomi berjalan
lancar. Menurut agama Islam, keuntungan duniawi akan mengikuti keuntungan akhirat.
(Handayani, 2018)

Nilai tauhid membentuk dasar bagi bagian kedua. Prinsip-prinsip adl dan tauhid
berfungsi sebagai dasar kepemilikan multigenerasi. Sementara agama Islam mengakui bahwa
seseorang, negara, atau generasi tertentu memiliki kepemilikan, Allah SWT tetap merupakan
pemilik utama. Landasan kebebasan bertindak, atau kebebasan berusaha, adalah prinsip-prinsip
nubuwwabh, adl, dan khilafah. Sesuai dengan prinsip-prinsip ini, setiap individu memiliki hak
untuk membuat keputusan secara mandiri.

Orang-orang harus meneladani sifat-sifat para rasul dalam hubungan antarmanusia
(siddiq, amanah, fathanah, dan tabligh). Untuk menghindari distorsi ekonomi, mereka juga
harus menghormati hukum dan melindungi keadilan. Menurut prinsip khilafah dan ma'ad,
pemerintah bertanggung jawab untuk memenuhi kebutuhan dasar manusia dan menegakkan
keseimbangan sosial sehingga orang kaya dan miskin setara. Prinsip ini merupakan landasan
keadilan sosial, yang sering disebut sebagai kesetaraan sosial. (Handayani, 2018)

Dari sudut pandang Islam, sistem Syariah, yang menekankan etika, keadilan, dan
tanggung jawab sosial, merekonstruksi konsep ekonomi dasar seperti perilaku rasional,
kepemilikan, dan uang. Uang tidak hanya dapat digunakan untuk membeli barang, tetapi juga
harus bebas dari sifat negatif dan digunakan untuk meningkatkan kemakmuran umum. Hak
milik harus digunakan untuk melindungi manusia dengan melindungi mereka dari pelanggaran
dan mempromosikan keadilan. Ini karena kepemilikan dianggap sebagai amanah Tuhan.
Dalam Islam, perilaku rasional tidak hanya berfokus pada mengoptimalkan kekayaan duniawi
tetapi juga pada aspek spiritual dan sosial, seperti menjaga keseimbangan antara dunia dan
akhirat serta kesejahteraan umum.

Ide-ide ini mendukung pembaruan ekonomi sebagai bidang yang menggabungkan ide-
ide Islam dengan menekankan baik aspek ekonomi secara keseluruhan maupun aspek moral

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

109


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

dan etisnya. Tujuan Islamisasi ekonomi adalah untuk membangun sistem ekonomi yang stabil
yang menyeimbangkan aspek material dan spiritual untuk mencapai kemakmuran duniawi dan
abadi.

Kerangka Epistemologi Baru

Epistemologi, atau teori pengetahuan secara langsung dan tidak langsung, telah menjadi
salah satu topik utama diskusi di kalangan filsuf sejak zaman kuno. Para sejarawan filsafat
mengatakan bahwa Socrates dengan tegas menolak keyakinan para Sofis tentang kebenaran
pengetahuan (Ali Hamzah, 2018).

Epistemologi Islam menekankan keseluruhan pengalaman dan realitas, serta mendorong
berbagai pendekatan dalam memahami alam semesta sehingga pengetahuan dapat diperoleh
baik melalui akal maupun wahyu (dari Allah). Epistemologi Islam juga menempatkan
penekanan yang kuat pada pengejaran pengetahuan di semua bidang, termasuk ekonomi Islam,
dalam kerangka prinsip-prinsip abadi yang menjadi landasan masyarakat Muslim. Dalam hal
ini, semua pengetahuan dan kebenaran berasal dari Allah (Rayuanda & Thamrin, 2022).

Islam menjadi dasar epistemologi pengetahuan. Epistemologi Islam berpendapat bahwa
Allah, atau Tuhan, adalah sumber utama pengetahuan dan kebenaran. Namun, epistemologi
Islam juga berfokus pada manusia sebagai pencari kebenaran, dengan manusia didefinisikan
sebagai subjek yang mencari kebenaran. Manusia berusaha untuk memahami dunia karena
mereka adalah wakil Allah. (Arwani, 2012)

Dari perspektif epistemologis, ekonomi berasal dari pengamatan (empirisme) fenomena
sosial di masyarakat untuk memenuhi kebutuhannya. Untuk menarik kesimpulan umum,
pengamatan tersebut kemudian digeneralisasikan menggunakan premis-premis khusus.
Sebagai ilustrasi, pertimbangkan teori ekonomi tentang permintaan, yang menyatakan bahwa
“harga barang tersebut akan otomatis naik jika permintaan terhadap barang tersebut
meningkat.” Hipotesis ini didasarkan pada pengalaman dan data dunia nyata yang terus-
menerus dievaluasi oleh ekonom. Berdasarkan cara kerjanya, teori-teori ekonomi
dikategorikan ke dalam konteks penemuan (context of justification).

Sebaliknya, para fugaha memperoleh figh mu'amalat melalui studi langsung Al-Qur'an
dan Hadits. Dengan menggunakan prinsip-prinsip ushuliyah, mereka menciptakan berbagai
standar yang harus diterapkan dalam kehidupan ekonomi masyarakat. Formulasi-formulasi ini
dicapai melalui penalaran deduktif, yang mengarah pada rasionalisme. Berikut ini adalah
contoh dari prinsip-prinsip usuliyyah :

Ji Y1 AAy 5 Sad) Sl 8 s b ey

“Hukum asal menetapkan syarat dalam mu’dmalah adalah halal dan diperbolehkan
kecuali ada dalil (yang melarangnya”

Dalam ekonomi, hampir semua transaksi komersial diperbolehkan selama tidak ada nash
yang melarangnya. Perbankan konvensional melarang bunga dan riba sebagian besar karena
keduanya dilarang dalam banyak kitab suci. Dalam filsafat ilmu pengetahuan, metode ini
disebut penalaran (context of justification) (Arwani, 2012).

Islamisasi ekonomi memberikan kerangka epistemologis baru yang mengubah
paradigma ekonomi konvensional dengan menolak gagasan bahwa ekonomi bersifat netral dan
menempatkannya di bawah pengaruh konsep etika dan metafisika Islam (Basri, 2025). Metode
ini menghasilkan paradigma alternatif yang komprehensif dan praktis sambil menetapkan
ekonomi sebagai bidang yang penting yang berbasis Al-Qur'an dan Sunnah (Mujiono, 2023).
Ia berbeda dari perspektif ekonomi sekuler, yang membedakan fakta material dari prinsip
moral. Epistemologi ini berfokus pada konsep tauhid, yang menggabungkan elemen material
dan spiritual menjadi satu kesatuan yang menyeluruh. Hal ini menantang pemisahan antara
etika dan keuangan, yang biasanya terlihat dalam filsafat Barat.

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

110


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

Islamisasi ilmu dapat dilakukan dalam dua cara yang saling terkait, menurut Al-Faruqi
dan Al-Attas, yaitu :

1. Memisahkan semua bidang ilmu baru, terutama di bidang humaniora, dari bagian-bagian
pengetahuan yang sudah ada yang membentuk budaya dan peradaban Barat. Di sini, ia
menantang orang Islam untuk menilai secara kritis teori, ide, landasan, dan prinsip-prinsip
ilmu pengetahuan modern.

2.  Menggabungkan prinsip-prinsip Islam dan menggunakannya sebagai landasan bagi semua
disiplin ilmu pengetahuan kontemporer. (Nurhidayat, 2020)

Oleh karena itu, gagasan Al-Attas tentang Islamisasi ilmu pengetahuan masih digunakan
secara luas, meskipun ia tidak melakukannya secara eksplisit. Akibatnya, Al-Faruqi
mengembangkan konsep ini sebagai tanggapan terhadap dua hal: sains modern yang sekuler
dan Islam yang terlalu religius. Ia ingin menghasilkan pengetahuan baru yang lengkap dan
penting tanpa membedakan antara keduanya (Nurhidayat, 2020).

Namun, Al-Faruqi melangkah lebih jauh dengan menawarkan kerangka kerja lengkap
untuk mengungkap epistemologi Islam modern. Hasil dari bertahun-tahun upaya, programnya
untuk mengislamkan pengetahuan telah dibahas di berbagai forum internasional. Islamisasi
pengetahuan adalah proses mengubah informasi menjadi lebih islami (Setiawan, 2020).

Islamisasi ilmu pengetahuan telah memengaruhi kebijakan ekonomi di era globalisasi
dengan menekankan keadilan sosial (adl) dan keseimbangan (i'tidal) sebagai tanggapan
terhadap kelemahan sistem kapitalisme materialistik dan individualistik. Kebijakan seperti
zakat institusional, larangan riba, dan tanggung jawab pengelolaan sumber daya khalifah
mendorong pertumbuhan inklusif. Selain itu, kebijakan ini mengintegrasikan prinsip tazkiyah
ke dalam etika bisnis yang berkelanjutan dan mencegah pasar bebas mengeksploitasi kelompok
yang kurang beruntung. Paradigma ini mendorong kebijakan moneter syariah seperti
mudharabah, yang melindungi stabilitas keuangan global dan menghindari spekulasi yang
merugikan.

Implikasi terhadap Formulasi Kebijakan

Proses rekonstruksi epistemologis yang mendalam memungkinkan ekonomi untuk
diislamkan. Ia menawarkan kerangka pemikiran yang berbeda yang didasarkan pada Al-Qur'an
dan Sunnah. Untuk menggantikan keyakinan akan netralitas ekonomi sekuler tradisional, ia
menggunakan epistemologi rububiyyah, tazkiyah, ontologi tauhid, dan aksilogi maqasid al-
shariah. Kerangka kerja ini menantang pemisahan nilai-nilai Barat dan memastikan bahwa teori
dan kebijakan terhubung dengan konsep kesatuan Allah sebagai pemilik rezeki dengan
mengembangkan ekonomi holistik yang berasal dari sumber-sumber wahyu, logika, dan
empiris. Hal ini menghasilkan metode yang menggabungkan normativisme etis dengan
positivisme logis untuk mencapai kedua tujuan duniawi dan akhirat (Sadr, 2018).

Di era globalisasi yang didorong oleh ketidakadilan struktural dan kapitalisme
spekulatif, kekuatan untuk mempengaruhi pembentukan kebijakan telah meningkat pesat.
Islamisasi ilmu pengetahuan mengkritik alat moneter-fiskal tradisional yang didasarkan pada
riba dan materialisme. Di sisi lain, ia menciptakan alternatif syariah yang inklusif,
berkelanjutan, dan fleksibel untuk ekonomi terintegrasi. Ini ditunjukkan oleh keberhasilan
model moneter Bank Indonesia (BI) dan Bank Sentral Malaysia (CB Malaysia). Berikut ini
adalah beberapa kebijakan yang ada :

1. Kebijakan Monoter

Kebijakan yang dibuat oleh pemerintah untuk meningkatkan ekonomi dengan mengatur
jumlah uang yang beredar dikenal sebagai kebijakan moneter. (Endaryono, Susilo, &
Djuhartono, 2024). Untuk menjaga stabilitas kondisi makroekonomi, kebijakan moneter
mengontrol jumlah uang yang beredar dalam perekonomian. Tujuan kebijakan ini adalah untuk
mendorong keseimbangan produksi serta menjamin stabilitas harga dan inflasi. Sebagian besar
bidang ekonomi kapitalis dipengaruhi oleh sistem suku bunga. Karena sektor moneter

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

111


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

menghasilkan keuntungan lebih cepat daripada sektor riil, sektor moneter berkembang lebih
cepat (Sukmawati, Komariyah, Fitriati, & Asshiddiqi, 2024). Dan untuk menjaga keadilan dan
stabilitas nilai, pandangan ekonomi Islam tentang uang sebagai sekadar alat tukar daripada
komoditas yang dapat diperdagangkan untuk keuntungan menuntut pembentukan instrumen
moneter berbasis Syariah.

Uang tidak boleh digunakan sebagai aset spekulatif karena dianggap sebagai ukuran nilai
yang netral. Hal ini bertentangan dengan prinsip tauhid dan khalifah, yang mengatakan bahwa
kelebihan uang harus digunakan untuk kebaikan masyarakat melalui zakat atau distribusi yang
adil, menghindari inflasi sebagai bentuk ketidakadilan yang terselubung. Oleh karena itu,
sektor yang produktif dan menguntungkan dapat beroperasi dengan baik dengan kontrol
kuantitatif pada penyaluran pembiayaan dan sistem yang dapat memastikan alokasi
pembiayaan (Wahyuni & Saidah, 2024).

Bank bertindak sebagai mitra risiko bersama nasabahnya dengan alat pembagian
keuntungan seperti mudharabah dan musyarakah, mendorong alokasi pinjaman yang produktif
daripada spekulatif, dan memastikan pertumbuhan ekonomi riil yang berkelanjutan di era
globalisasi. Sistem suku bunga telah diganti dengan perjanjian pembagian keuntungan (PLS
atau profit-loss sharing). Murabahah (penjualan angsuran), sukuk (obligasi berbasis aset riil),
dan ijara (sewa menyewa syariah) adalah opsi tambahan. Semua ini menggunakan intervensi
dinamis untuk menyesuaikan diri dengan perubahan ekonomi tanpa memberikan suku bunga
tetap, sehingga mengurangi siklus boom-bust kapitalis. Selain itu, instrumen kebijakan
moneter Islam berbeda dari instrumen konvensional karena menggunakan konsep pembagian
keuntungan daripada bunga sebagai alat utama (Sukmawati, Komariyah, Fitriati, & Asshiddiqi,
2024).

2. Kebijakan Fiskal

Kebijakan fiskal pada dasarnya adalah undang-undang yang menetapkan berapa banyak
uang yang dikeluarkan dan diterima negara. Pendanaan negara dapat berasal dari pajak, sumber
non-pajak, pinjaman, atau bantuan asing selama reformasi. Akibatnya, kebijakan pemerintah
yang efektif dalam mengelola dana publik untuk mendorong investasi, produksi, peluang kerja,
stabilitas harga, dan konsumsi dapat membantu perekonomian nasional. Keuangan negara tidak
hanya berfungsi sebagai "sarana" untuk mencapai tujuan pembangunan seperti keadilan,
stabilitas, dan pertumbuhan, tetapi juga sangat penting untuk membiayai operasi sehari-hari
pemerintah (Fathurrahman, 2012).

Zakat dianggap sebagai bagian penting dari sistem fiskal yang wajib berdasarkan tingkat
kekayaan tertentu. Selain itu, ia berfungsi sebagai stabilisator otomatis sosial, mengurangi
kemiskinan dan ketimpangan (Habibi, [zzanour, Wulandari, & Sukmawati, 2025). Zakat, infaq,
sadaqah, dan waqf, atau ZISWAF, adalah alat utama dalam kebijakan fiskal dalam kerangka
Islamisasi ekonomi yang berfungsi sebagai alat untuk redistribusi kekayaan dan pengentasan
kemiskinan. Mereka menyempurnakan fungsi dari pajak, yang lebih bersifat regulasi dan
stabilisasi fiskal, yang juga dikenal sebagai dhalabah.

Anggaran Pendapatan dan Belanja Negara (APBN) adalah cara negara mengelola
keuangan untuk meningkatkan kemakmuran rakyat setiap tahun (Subekan & Azwar, 2024).
Konsep anggaran negara Islam didasarkan pada prinsip keadilan, manfaat, dan kepercayaan.
Ini ditekankan dalam pengelolaan anggaran negara dengan tujuan untuk mempromosikan
kesejahteraan umum tanpa membedakan siapa pun. Anggaran negara harus dikelola dengan
zakat sebagai hak delapan golongan (ashnaf), khusus untuk kelompok mustahik, agar tidak
terbatas oleh ide defisit anggaran tahunan seperti dalam sistem kapitalis. Anggaran juga harus
fleksibel dan sesuai dengan kebutuhan masyarakat dan ekonomi yang berubah (Utomo, 2025).

Dalam praktiknya, pemerintah bertindak sebagai khalifah dalam pengelolaan keuangan
publik. Mereka mengawasi pengeluaran yang tidak efisien dan boros dan menerapkan prinsip
efisiensi dan transparansi untuk mencegah korupsi dan kebocoran anggaran (Sarwanto, 2021).

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

112


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

Zakat tidak hanya mendorong transfer kekayaan, tetapi juga berfungsi sebagai modal sosial
dan ekonomi untuk pembangunan berkelanjutan, mendukung pendidikan, kesehatan, dan
proyek infrastruktur sosial serta pengurangan kemiskinan. Waqaf produktif juga menawarkan
sumber pendanaan jangka panjang yang berbeda yang mendorong pertumbuhan sektor riil dan
ekonomi rakyat.

Dalam konteks Islamisasi ilmu pengetahuan, kebijakan fiskal berfungsi sebagai alat
makroekonomi dan merupakan bagian integral dari prinsip-prinsip sosial dan moral. Oleh
karena itu, pengelolaan anggaran yang adil membutuhkan integritas yang tinggi dari pejabat
pemerintah dan pelaksanaan yang ketat dari hukum Syariah dengan tujuan utama untuk
kesejahteraan rakyat (dm/al, 2024).

3. Kebijakan Sektor Rill

Ekonomi Islam, yang berasal dari Islamisasi ilmu pengetahuan, menentang ekonomi
spekulatif, yang menyebabkan ketidakstabilan dan ketidaksetaraan, dan menekankan sektor riil
sebagai pilar utama pertumbuhan ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Syirkah, juga dikenal
sebagai kolaborasi atau kemitraan, mendorong orang untuk terlibat dalam usaha yang
menguntungkan yang menempatkan nilai tinggi pada hasil bersama dan pertanggungjawaban
untuk menciptakan ekonomi rakyat. Strategi ini, yang menekankan nilai kolaborasi dan
solidaritas sosial, menghasilkan pertumbuhan ekonomi yang berfokus pada distribusi yang adil
dari keuntungan ekonomi dan pembentukan modal individu.

Karena UMKM menggerakkan perekonomian lokal, menyerap tenaga kerja terbanyak,
dan berkontribusi pada distribusi pendapatan yang lebih adil, kebijakan yang mendukung
UMKM harus menjadi prioritas utama. Dengan menerapkan keuangan syariah, insentif zakat
produktif, dan fasilitasi manajemen berbasis syari'ah, UMKM memiliki kemampuan untuk
meningkatkan produktivitas, kreativitas, dan daya saingnya di pasar global. Selain itu,
kebijakan memajukan pelatihan kewirausahaan, akses pasar yang adil, dan pertumbuhan
ekonomi lokal yang berkelanjutan (Novitasari, 2024).

Melalui penggunaan wakaf yang produktif dan dana zakat yang dikelola dengan baik,
sektor riil ekonomi Islam juga didorong untuk berkembang. Infrastruktur, pendidikan, industri
ringan, dan pertanian semuanya berkembang karena hal ini. Metode ini meningkatkan stabilitas
dan ketahanan ekonomi nasional sambil mengurangi ketergantungan pada ekonomi spekulatif
dan investasi yang tidak produktif. Metode ini menunjukkan bahwa Islamisasi ilmu
pengetahuan adalah kritik terhadap sistem kapitalis sekaligus cara untuk mengubah kebijakan
sektoral untuk menciptakan ekonomi yang inklusif dan berkelanjutan.

4. Kebijakan Keuangan dan Perbankan

Proses Islamisasi ekonomi, praktik perbankan Islam kontemporer telah menghadapi
banyak kritik. Praktik-praktik ini sering menyimpang dari maqasid al-shariah (tujuan syariah),
di mana kontrak murabahah dan ijarah mendominasi, yang sebanding dengan utang hanya
dalam istilah. Akibatnya, teknik-teknik ini tidak dapat mencapai keadilan sosial, pelestarian
kekayaan, atau keduanya (hifz al-mal). Teknik-teknik ini sering mengabaikan komponen sosial
seperti pemberdayaan komunitas dan pengentasan kemiskinan, memprioritaskan keuntungan
ekonomi jangka pendek daripada pembagian risiko (mudharabah atau musyarakah), dan
memungkinkan eksploitasi melalui aturan AAOIFI yang longgar. Selain itu, perbankan Islam
tidak lagi memiliki legitimasi di ekonomi Muslim terbesar, termasuk Indonesia (Aziz, 2024).

Untuk peran dan upaya para cendekiawan Muslim modern dan dewan syariah dalam
menyelesaikan kompleksitas yang terus berubah dan berkembang dalam ekonomi dan
keuangan Islam saat ini, sangat penting untuk melakukan analisis yang mendalam dan logis
terhadap konsep Maqasid Al-Syariah. Iqtishad menyatakan bahwa tanpa Maqasid Al-Syariah,
pengetahuan tentang perbankan Islam akan sangat terbatas dan kaku. Selain itu, seorang ahli
dan praktisi perbankan Islam tidak akan dapat memahami ekonomi Islam secara keseluruhan.

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

113


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

Jika Maqasid Al-Syariah tidak dimasukkan ke dalam produk keuangan, kerangka regulasi, dan
fatwa, inti dari kepatuhan syariah akan hilang.

Dalam hal yang serupa, pengembangan figh muamalah dan aturan keuangan akan
menjadi kaku dan stagnan tanpa adanya Maqasid Al-Syariah, yang menghambat perluasan dan
inovasi sektor tersebut. Ketika melakukan inspeksi terhadap bank syariah, pengawas regulator
akan dengan mudah menunjuk pihak yang bertanggung jawab jika mereka tidak memahami
Magqasid Al-Syariah. Selain itu, regulator (pengawas) akan dengan mudah menolak produk
syariah yang inovatif.

Ketentuan dan persyaratan yang berkaitan dengan hukum Syariah akan menjadi ambigu,
kaku, dan rentan terhadap kesalahan fatal jika Magasid Al-Syariah tidak dipahami. Keuangan
Islam menjamin fleksibilitas dan adaptasi dalam figh muamalah dengan mengadopsi Maqasid
Al-Syariah, yang menyelaraskan prinsip-prinsipnya dengan kondisi yang sesuai untuk setiap
waktu dan tempat (shalihun li kulli zaman wa makan). Karena itu, bank-bank Islam dapat
berkembang lebih cepat berkat penerapan Maqasid Al-Syariah, yang mendorong kreativitas
dan inovasi dalam penciptaan produk baru dan menjaga daya saingnya dengan opsi perbankan
tradisional (SW & Rapi, 2024).

Implikasi dan Tantangan Implementasi terhadap Kebijakan Ekonomi di Era Globalisasi

Globalisasi membawa tantangan seperti liberalisasi perdagangan yang sering bertabrakan
dengan prinsip syariah, sehingga islamisasi ilmu ekonomi menawarkan implikasi berupa filter
normatif untuk kebijakan nasional. Hal ini mendorong penolakan terhadap eksploitasi melalui
mekanisme seperti zakat dan wakaf, di mana kebijakan harus mengintegrasikan nilai tauhid
untuk mencapai pertumbuhan inklusif. Kajian menunjukkan potensi ini dalam menghadapi
krisis multidimensi. Namun, resistensi dari paradigma ekonomi mainstream menjadi tantangan
utama, karena kurangnya tools empiris berbasis syariah menghambat penerapan, sementara
globalisasi mendorong westernisasi yang bertentangan dengan nilai Islam, menyebabkan
kesenjangan antara teori dan praktik di negara Muslim. Kajian menyoroti kebutuhan
rekonstruksi institusi untuk mengatasi hal ini (Sari, et al., 2025).

Harmonisasi regulasi menjadi implikasi kunci di era global, di mana standar internasional
seperti IFRS perlu disesuaikan dengan AAOIFI tanpa kompromi nilai Islam, dan penguatan
institusi syariah seperti bank sentral Islam diperlukan untuk daya saing global. Kebijakan ini
mengurangi birokrasi dan meningkatkan akses ke pasar internasional, sementara inovasi seperti
sukuk hijau mendukung keberlanjutan ekonomi. Meskipun demikian, konflik antara regulasi
global dan figh ekonomi menimbulkan dilema, karena standar seperti WTO sering
mengabaikan prinsip halal, sehingga implementasi memerlukan negosiasi diplomatik yang
kuat melalui forum seperti OIC (Muhammad, 2024). Dengan demikian menekankan adaptasi
tanpa kompromi etika untuk menjaga harmonisasi ini.

Redistribusi kekayaan melalui ta'awun dan infak menjadi fokus utama implikasi, karena
globalisasi memperlebar kesenjangan, sehingga kebijakan Islam menawarkan solusi berbasis
magqashid syariah. Integrasi zakat dalam anggaran negara dapat mengurangi kemiskinan,
mendukung welfare state yang adil dan resilien lalu menekankan peran ini dalam stabilitas
sosial (Al Kahfi & Zen, 2024). Akan tetapi, kurangnya sumber daya manusia terlatih menjadi
hambatan signifikan, di mana pendidikan syariah belum sepenuhnya terintegrasi dengan ilmu
modern, dan dominasi lembaga keuangan konvensional menyulitkan adopsi, diperburuk oleh
ketergantungan pada investasi asing. Solusi memerlukan peningkatan ijtihad dan kolaborasi
internasional untuk mendukung redistribusi yang efektif.

Inovasi teknologi seperti fintech syariah menjadi implikasi penting di era Industri 4.0, di
mana kebijakan mendorong blockchain halal dan sukuk digital, serta kolaborasi publik-privat
meningkatkan akses ke ekonomi global (Nurhayati, Suryadi, & Harahap, 2025). Ini menjawab
disrupsi digital sambil menjaga etika Islam, dengan potensi menjadi alternatif berkelanjutan
terhadap kapitalisme. Namun, dampak sekularisme dari globalisasi melemahkan dukungan

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

114


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

masyarakat, karena kurangnya kesadaran tentang islamisasi ilmu menjadi penghalang,
sehingga implementasi memerlukan kampanye pendidikan massal yang mempengaruhi
stabilitas kebijakan jangka panjang. Pendekatan holistik diperlukan untuk mengintegrasikan
inovasi ini secara sukses.

Transformasi struktural kebijakan menuntut peningkatan literasi syariah, di mana ijtihad
kontemporer diperlukan untuk adaptasi dengan standar global, dan institusi pendidikan harus
mengintegrasikan islamisasi ilmu ekonomi. Hal ini menciptakan kebijakan yang adil terhadap
dampak globalisasi, secara keseluruhan membangun ekonomi berbasis tauhid. Secara
keseluruhan, tantangan menuntut strategi komprehensif, dengan peningkatan penelitian dan
pengembangan syariah esensial, serta kolaborasi antarnegara Muslim untuk mengatasi
hambatan. Implementasi sukses bergantung pada komitmen politik, dan kajian menunjukkan
potensi overcoming melalui inovasi berbasis wahyu, sehingga implikasi positif dapat
direalisasikan meskipun adanya tantangan.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep Islamisasi ilmu pengetahuan, yang
dipelopori oleh pemikir seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi,
memberikan kerangka epistemologis baru yang fundamental untuk merekonstruksi paradigma
ekonomi Islam di era globalisasi. [slamisasi ilmu tidak hanya menyaring dan mengintegrasikan
pengetahuan modern dengan prinsip tauhid, khalifah, rububiyyah, dan tazkiyah, tetapi juga
menggeser fokus dari model homo economicus materialistik menuju sistem ekonomi holistik
yang mengutamakan keadilan sosial (adl), keseimbangan (i'tidal), dan pencapaian falah serta
al-hayah al-tayyibah. Prinsip-prinsip ini menolak elemen merugikan seperti riba, gharar, dan
maysir, sambil memperkuat mekanisme redistribusi melalui zakat, infaq, sadagah, dan waqf,
sehingga menawarkan alternatif berkelanjutan terhadap dominasi neoliberalisme dan
kapitalisme spekulatif yang memperburuk ketimpangan global.

Dalam konteks kebijakan ekonomi, Islamisasi ilmu memiliki implikasi signifikan
terhadap formulasi kebijakan moneter, fiskal, perdagangan, dan sektor riil. Kebijakan moneter
syariah berbasis profit-loss sharing (mudharabah dan musyarakah) serta instrumen seperti
sukuk dan murabahah mendorong pertumbuhan riil dan stabilitas tanpa siklus boom-bust.
Kebijakan fiskal yang mengintegrasikan ZISWAF sebagai stabilisator sosial mendukung
redistribusi  kekayaan dan pengentasan kemiskinan, sementara kebijakan sektor riil
memprioritaskan UMKM, syirkah, dan waqf produktif untuk ekonomi inklusif. Di era
globalisasi, pendekatan ini memungkinkan harmonisasi dengan standar internasional (seperti
AAOIFI dan sukuk hijau) tanpa mengorbankan maqasid al-shariah, sehingga ekonomi Islam
berpotensi menjadi model resiliensi terhadap krisis multidimensi pasca-pandemi dan polycrisis
global.

Meskipun demikian, implementasi menghadapi tantangan utama, antara lain dominasi
paradigma neoliberal, kurangnya harmonisasi regulasi internasional (misalnya dengan IFRS
dan WTO), rendahnya literasi syariah, keterbatasan sumber daya manusia terlatih, serta
pengaruh sekularisme dan westernisasi yang memperlebar gap antara teori dan praktik.
Tantangan ini semakin kompleks di tengah disrupsi teknologi dan krisis global pasca-pandemi,
di mana inovasi seperti fintech syariah dan sukuk digital menawarkan peluang, tetapi
memerlukan ijtthad kontemporer dan kolaborasi antarnegara Muslim (melalui forum seperti
OIC).

Secara teoretis, penelitian ini mengisi research gap dengan menjembatani diskursus
filosofis Islamisasi ilmu pengetahuan dan aplikasi praktisnya pada kebijakan ekonomi, yang
selama ini lebih dominan pada ranah pendidikan dan integrasi nilai syariah secara umum.
Kontribusi ilmiah utama adalah usulan model strategis integratif yang menggabungkan
epistemologi tauhid dengan kebijakan moneter, fiskal, dan perdagangan syariah, sehingga

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

115


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

menghasilkan kerangka kompetitif, inklusif, dan berkelanjutan. Secara praktis, hasil ini dapat
menjadi acuan bagi pembuat kebijakan, lembaga keuangan Islam, dan pemerintah untuk
membangun ekonomi berbasis nilai yang resilien terhadap ketidakpastian global, sekaligus
memperkuat identitas umat Islam di tengah arus globalisasi. Maka ke depannya, diperlukan
penelitian lanjutan yang empiris untuk menguji efektivitas model ini di negara-negara Muslim,
serta penguatan institusi pendidikan dan regulasi untuk mengatasi hambatan implementasi.
Dengan demikian, ekonomi Islam berpotensi menjadi alternatif global yang adil dan
berkeadilan, mewujudkan visi khilafah fil ardhi dalam era kontemporer.

REFERENSI

Agustianto. (2015, September Minggu). Tauhid Sebagai Prinsip Tata Ekonomi Islam. Diambil
kembali dari IQTISHAD Consulting:
https://www.iqtishadconsulting.com/content/read/blog/tauhid-sebagai-prinsip-tata-
ekonomi-
islam#:~:text=konsep%?20tauhid%20ini1%20mengajarkan%20bahwa%?20segala%20sesu
atu%20bertitik%20tolak%20dari%20Allah

Al Kahfi, & Zen, M. (2024). Sinergi Zakat dan Wakaf dalam Mewujudkan Kesejahteraan
Ekonomi Syariah Kontemporer: Analisis Figh Muamalah. AL-AFKAR: Journal for
Islamic Studies, 633.

Ali Hamzah, S. M. (2018). FILSAFAT EKONOMI ISLAM, Basis Epistemologi Ekonomi Islam
Muhammad Bagir Sadr. Lhokseumawe: UNIMAL PRESS.

Arwani, A. (2012). Epistemologi Hukum Ekonomi Islam (MUAMALAH). RELIGIA Vol. 15
No. 1,139-141.

Aziz, J. A. (2024). Perbankan Syariah di Indonesia. uin-suka.ac.id, 4.

Azzamani, A. N., & Jaharuddin. (2024). Menuju Kesejahteraan Ekonomi Umat Islam: Peran
Strategis Pengembangan Sistem Keuangan Syariah. EKOMA : Jurnal Ekonomi,
Manajemen, Akuntansi, 1830.

Bakar, A. (2020). PRINSIP EKONOMI ISLAM DI INDONESIA DALAM PERGULATAN
EKONOMI MILENIAL. Sangaji Jurnal Pemikiran Syariah dan Hukum, 240.

Bakhroni, A. M., & Muchlis, M. M. (2025). Dampak Kebijakan Ekonomi Syariah terhadap
Stabilitas Makroekonomi Di Indonesia. Ekonomi Keuangan Syariah dan Akuntansi

Pajak, 198.
Basri, 1. A. (2025). Ilmu Ekonomi Islam: Rasionel Suatu Disiplin Baru. Diambil kembali dari
DSN-MUI: https://dsnmui.or.id/ilmu-ekonomi-islam-rasionel-suatu-disiplin-

baru/#:~:text=1lmu%?20ekonomi%2C%?20dalam%?20pandangan%20Islam%2C%?20tidak
%20dapat%?20netral%20terhadap%20nilai%?2Dnilai

Damanik, K., Amrin, & Albahi, M. (2024). PERAN ZAKAT DALAM EKONOMI MIKRO
ISLAM: DAMPAK PADA KESEJAHTERAAN SOSIAL. Jurnal Masharif al-Syariah:
Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah, 3528.

dm/al. (2024, Oktober Jumat). Menteri Keuangan Ungkap Relevansi Nilai-Nilai Islam dalam
Pengelolaan Keuangan Negara. Diambil kembali dari Kementrian Keuangan Republik
Indonesia: https://www.kemenkeu.go.id/informasi-publik/publikasi/berita-
utama/Relevansi-Nilai-Islam-dalam-Keuangan-Negara

Endaryono, B. T., Susilo, H., & Djuhartono, T. (2024). KONSEP IMPLEMENTASI
KEBIJAKAN MONETER DALAM EKONOMI SYARIAH DI INDONESIA. Global
Intellectual Community of Indonesia Journal Vol. 1 No. 2, 92.

Fathurrahman, A. (2012). KEBIJAKAN FISKAL INDONESIA DALAM PERSPEKTIF
EKONOMI ISLAM: STUDI KASUS DALAM MENGENTASKAN KEMISKINAN.
Jurnal Ekonomi dan Studi Pembangunan Volume 13, Nomor 1, 73.

@ ®© MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
TETS under CC BY-SA 4.0

116


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

Habibi, M., Izzanour, T. A., Wulandari, A., & Sukmawati, I. (2025). Kebijakan Fiskal dan
Moneter dalam Perspektif Ekonomi Islam: Kerangka Kebijakan untuk Kestabilan dan
Keadilan Ekonomi. Journal of Economics, Business, Management, Accounting and
Social Sciences(JEBMASS) Vol. 3, No. 5, 358.

Handayani, L. N. (2018, July). Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam. Diambil kembali dari Centre
For Research In Islamic Economics And Business Faculty Of Economics And Business
Universitas Gadjah Mada: https://pkebs.feb.ugm.ac.id/2018/07/02/prinsip-prinsip-
ekonomi-
islam/#:~:text=hasil%20(laba)%20yang%20diperoleh%20di%20dunia%20juga%20me
njadi%?201laba%?20di%?20akhirat

Hemas, I. P., Afandi, M. H., Hukama, M. D., & Rohman, M. A. (2025). Kritik Sistem Ekonomi
Konvensional & Perkembangan Ekonomi Islam. SCRIBD, 4-6. Diambil kembali dari
SCRIBD: https://www.scribd.com/document/853398025/Kritik-Sistem-Ekonomi-
Konvensional-Perkembangan-Ekonomi-Islam-2

Hijjah, H. D., & Jaharuddin. (2024). Penerapan Prinsip Ekonomi Islam dalam Transformasi
Ekonomi. Jurnal Cendekia Ilmiah, 4546.

Kamalia, S. (2025). Konsep Islamisasi [lmu Menurut al-Attas & Al-Faruqi. hsan, 346.

Khaerussalam, A., Khaqiqi, A. F., & Siregar, A. (2025). Revitalisasi Peradaban Islam:
Menjembatani Teori Reformis dan Realitas Kontemporer. Ghaitsa Islamic Education
Jurnal, 284.

Kholig, A. A., Indriastuti, S., & Fathoni, J. (2024). LIBERALISASI PERDAGANGAN
INTERNASIONAL DALAM PERSPEKTIF HUKUM ISLAM. Jurnal Istigro: Jurnal
Hukum Islam, Ekonomi dan Bisnis, 11.

Kristiyanto, R. (2022, April Selasa). KONSEP EKONOMI ISLAM. Diambil kembali dari [lmu
Syariah (S3) UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: https://ilmusyariahdoktoral.uin-
suka.ac.id/id/kolom/detail/526/konsep-ekonomi-
islam#:~:text=prinsip%?20syariah%20yang%20menjadi%20pedoman%20masyarakat%
20muslim

Malihah, & Lutfatul. (2024, 29 Juni Sabtu). 5 Prinsip Ekonomi Islam dan Bedanya dari
Ekonomi Konvensional. Retrieved from Bee.id: https://www.bee.id/blog/prinsip-
ekonomi-
islam/#:~:text=Ekonomi%?20Islam%?20menjadikan%?20tauhid%20sebagai%20landasan
%20utama

Masrizal, S. H., Herianingrum, & Sri, A. N. (2019). Nilai Dan Fondasi Pembangunan Ekonomi
Dalam Islam. Igtishafia : Jurnal Ekonomi dan Vol.6 No.1, 18-19.

Mubarok, J., Umam, K., Nugraheni, D. B., Antoni, V., Syafei, K., & Primandasetio, S. (2021).
BUKU EKONOMI SYARIAH BAGI PERGURUAN TINGGI HUKUM STRATA 1. Jakarta:
Departemen Ekonomi dan Keuangan Syariah - Bank Indonesia.

Muhammad, R. (2024). Harmonisasi Standar Akuntansi Keuangan Syariah dalam
Pengembangan Sektor Keuangan Islam. uii.ac.id, 24-25.

Mujiono, S. (2023). ISLAMISASI ILMU EKONOML. eprints.iainu-kebumen.ac, 10.

Ningsih, I. W., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2022). Gagasan Islamisasi [Imu Pengetahuan.
JIIP-Jurnal llmiah llmu Pendidikan, 216. doi:https://doi.org/10.54371/jiip.v511.400

Novitasari, K. (2024). PENGUATAN SEKTOR RIIL EKONOMI SYARIAH MELALUI
INDUSTRI HALAL. Indramayu: CV.Adanu Abimata.

Nurcholis, A. (2011). UPAYA ISLAMISASI ILMU EKONOMI SEBAGAI SOLUSI MENUJU
MASYARAKAT YANG BERKEADILAN. academia.edu, 5.

Nurhayati, Suryadi, N., & Harahap, R. S. (2025). TRANSFORMASI EKONOMI SYARIAH
DI ERA REVOLUSI INDUSTRI 4.0 DAN 5.0: OPTIMALISASI ARTIFICIAL
INTELLIGENCE, BIG DATA, DAN BLOCKCHAIN UNTUK EKOSISTEM

MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)
BY  SA under CC BY-SA 4.0

117


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765 ISSN: 2987-1875

KEUANGAN HALAL. Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan
Syariah/Vol. 10, No. 5, 3826.

Nurhidayat. (2020). Islamisasi Ilmu Ekonomi : Model, Implementasi dan Implikasinya di
Internasional Islamic Universty Malaysia. Tangerang Selatan: Excel Offset.

Rayuanda, E., & Thamrin, H. (2022). EpistemologiEkonomi Syariah. SYARIKAT : Jurnal
Rumpun Ekonomi Syariah Volume 5 Nomor 2, 96, 99.

Rayyahun, A., Amiruddin, & Rifqi. (2025). Implementasi Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam
dalam Konteks Ekonomi Indonesia. Shar-E : Jurnal Kajian Ekonomi Hukum Syariah,
48-51.

Ruchhima, R. (2025). Islamisasi Ilmu Pengetahuan Syed M.N. Al-Attas dan Ismail Raji al-
Faruqi. Islamika : Jurnal llmu Ilmu Keislaman.

Sadr, M. B. (2018). FILSAFAT EKONOMI ISLAM, Basis Epistemologi Ekonomi Islam .
Lhokseumawe: UNIMAL PRESS.

Safri, H. (2018). GLOBALISASI EKONOMI DALAM PERSPEKTIF ISLAM. Jurnal
Ecobisma Vol. 5 No. 1, 90.

Sari, B. P., Devika, P., Oktanadia, D., Ferdinan, R. H., Ardifta, S. S., & Hotman. (2025).
Globalisasi Ekonomi dan Tantangannya terhadap Ekonomi Politik Islam. JURRISH, 75-
76.

Sarwanto, Y. (2021, September). Konsep APBN dalam Islam. Diambil kembali dari Media
Politik Dan Dakwah Al-Wa'ie Membangun Kesadaran Umat:
https://alwaie.net/opini/konsep-apbn-dalam-
islam/#:~:text=Khalifah%20memiliki%20kewenangan%:20penuh%?20untuk%20mengat
ur%20pos%2Dpos%20pengeluarannya

Setiawan. (2020). Islamisasi Ilmu Pengetahuan dalam bidang ekonomi : Dual Education
System.
https://repo.unida.gontor.ac.id/267/1/Haki%202%20sastra%201Islamisasi%20llmu%20
Pengetahuan%20dalam%20bidang%20ekonomi.pdf, 9.

Subekan , A., & Azwar. (2024). Spiritualitas Islam dalam Pengelolaan Keuangan Negara.
TIJARAH : JURNAL EKONOMI, MANAJEMEN, DAN BISNIS SYARIAH, 125.

Sukmawati, D., Komariyah, N., Fitriati, A., & Asshiddiqi, U. G. (2024). KONSEP
KEBIJAKAN MONETER DALAM PERSPEKTIF EKONOMI ISLAM. JURNAL
MEDIA AKADEMIK (JMA) Vol.2, No.6, 4,12.

SW, O. F, & Rapi, M. Z. (2024). MENGEKSPLORASIKEPENTINGANDAN
KEBERADAAN MAQASID AL-SYARIAH DALAM PRODUK DAN LAYANAN
PERBANKAN SYARIAH KONTEMPORER. urnal Masharif al-Syariah: Jurnal
Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 9, No. 5, 3661-3662.

Syamsuri. (2016). PARADIGMA PEMBANGUNAN EKONOMI; SATU ANALISIS
TINJAUAN ULANG DARI PRESPREKTIF EKONOMI ISLAM. islamiconomic :
Jurnal Ekonomi Islam, 221.

Utomo, D. T. (2025, Mei). APBN Syariah. Diambil kembali dari Media Politik Dan Dakwah
Al-Wa'ie Membangun  Kesadaran ~ Umat: https://alwaie.net/analisis/apbn-
syariah/#:~:text=dana%20dar1%20seluruh%?20wilayah%?20ditarik%20ke%20Pusat%2C
%20kemudian%?20didistribusikan

Wahyuni, M. S., & Saidah, N. N. (2024). Instrumen Moneter [Slam. 4.

Wibawanti, E., & Jaharuddin. (2022). PERBANDINGAN ANTARA EKONOMI ISLAM
DENGAN EKONOMI KAPITALISME. Jurnal Kajian Ekonomi dan Kebijakan Publik,
Vol.7 (2), 198.

Winarni, & Sulistiyo. (2017). KONSEP KHILAFAH DAN AKTIVITAS EKONOMI.
Academia.edu, 3.

MRBEST is licensed Media Riset Bisnis Ekonomi Sains dan Terapan, Vol 4, No 2 (2025)

BY 8A under CC BY-SA 4.0

118


https://doi.org/10.71312/mrbest.v4i2.765
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

